

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

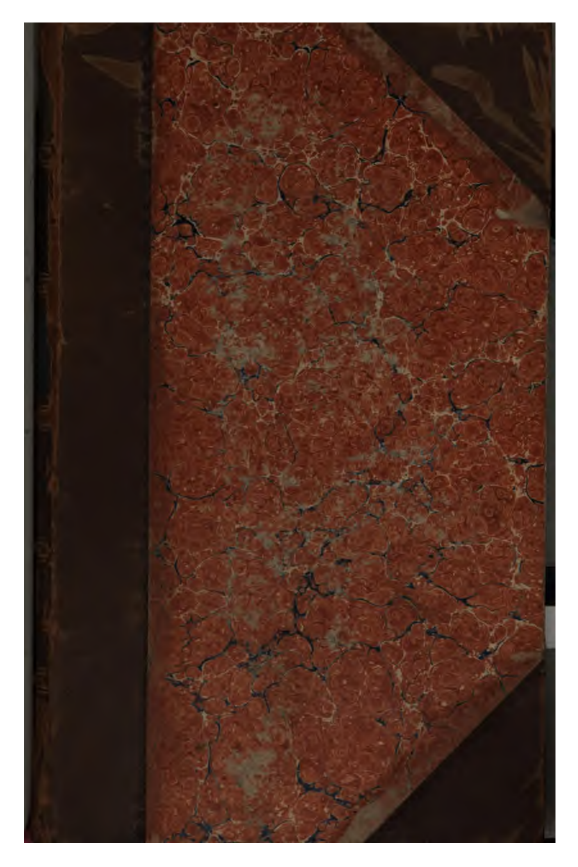
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





.

.

,

.

٠

32.

.

.

•

*399* .

2

٠

.

.

.



•

•

*...* 

32.

*399* .

•

•

. 

. 

. • 、 . . . ` · · · · · · · • , • . . . .

#### Die

## letten Dinge

### **Þes**

## romischen Katholicismus

### \_ i n

Deutschland.

#### Von

## Friedrich Wilhelm Carové,

Dr. philos. und Licenc. en droit.

Ein jegliches Reich, so es mit ihm selbst uneins wird, bas wird wüste; und eine jegliche Stadt ober Haus, so es mit ihm selbst uneins wird, mag nicht bestehen.

Jefus Chriftus.

Leipzig,

bei G. Bolbrecht.

1832.

399.

"Monente sancto Leone: — "sicut quaedam sunt, quae. ""nulla possunt ratione convelli, ita multa sunt, quae aut ""pro consideratione aetatum, aut pro necessitate rerum opor-""tent temperari.""

#### Pius VII.

#### (Breve dd. 8. maj. 1821.)

"Was die Zeit bringt, das läßt sich nicht aufhalten. Es bricht "wie ein Strom herein, und wahre Thorheit ware es, ben Strom "aufhalten wollen; er würde nur um so gewaltsamer Alles nieder= "stürzen, was sich ihm entgegenstemmt. Was sich aber nicht auf= "halten läßt, läßt sich wenigstens leiten und in geordnete Schranken "weisen."

#### Theolog. Quartalfdrift,

(herausgegeben von Dr. Gras, Dr. Drey, Dr. Herbft und Hirfcher, Professon ber theol. tath. Facultät an der tönigl. Univers. Lübingen 1819. S. 393.)

# Den Philalethen

1

### in Kiel

und ben '

## cxxv11 antiromischen Katholiken

in Drespen

gewibmct

vom

Berfasser.

-, Ein Marthrer ift nur, wer für die Jukunft ber Menschbeit firbt. – So Christus, der fur seine Rachwelt, nicht aber um die Vergangenheit auszulösen, starb. In sein Vermächtnis theilt sich bie Welt. In Einem Sahrhundert streitet man sich um sein Fleisch in einem anderen um seine Worte, dann wieder um sein Fleisch und Blut. – Doch nur sein Seist ist es, der Frieden giebt. Und - gerade um diesen Seist ist unsere Gegenwart viel beschäftigt und kampsbewegt. Lasse sich doch Riemand um diese Kämpfen und Streis ten bange sent!"

#### J. Gehring.

(Neb. b. Birren und Banbelungen im Kirchlichen und Politischen 1831. S. 17.)



## Vorwort.

215enn wir die vorliegenden fritifchen 216handlungen unter ber Ueberschrift: als ,, Die letten Dinge Des romifchen Ratholicismus in Deutschland" jufammengestellt haben, fo will gunachft damit nur ge= fagt fenn, daß die Schriften, uber welche hier berich= tet worden, das wirfliche Ubleben der genannten Rirchenform in Deutschland bezeichnen und beurfunden. Wie nun überhaupt das Ende jedes Lebens aus gar manchen Mertmalen erfannt wird, fo geben auch Die bier zufammengestellten Sterbenszeichen nicht Die voll= ftandige Diagnofe. Demungeachtet glauben wir an= nehmen zu durfen, daß tein Lebenstundiger Diefelben für ungureichend halten wird, um in die von uns ausge= sprochene Prognofe einstimmen zu tonnen. Da wir jedoch jeder Urt von Migverständniß vorzubeugen munichten, und in dem fürchterlichen Getofe des abstürzenden Mittelalters fo manche bedeutende Stimmen, welche gang besonders auf die romische Rirche Bezug ba= ben, überhort werden mogen, fo halten wir es fur unfere Pflicht, zur Rechtfertigung des ausgesprochenen Urtheils auch noch auf die übrigen Thatfachen aufmertfam zu machen, welche uns zu Demfelben veran= laßt haben.

· · · • . . . . . . . . . . • • • • • . • . · • • ,

•

#### Die

## letten Dinge

### **Des**

## romischen Ratholicismus

### . i n

Deutschland.

#### Von

### Friedrich Wilhelm Carové,

Dr. philos. und Licenc. en droit.

Ein jegliches Reich, so es mit ihm selbst uneins wird, bas wird wuste; und eine jegliche Stadt oder Haus, so es mit ihm selbst uneins wird, mag nicht bestehen.

Jefus Chriftus.



bei G. Bolbrecht.

1 8 3 2.

## 399.

jenes heidnische: delenda Carthago sich vorgesett; es ist Zeit, daß alle andersgläubigen Völker, und vor allen die universalen Germanen, sich zum Kampfe ver= einigen gegen die Anmaßung der römischen Hierarchen und ihrer weltlichen Soldner, um, durch Vernichtung ihres ungeistlichen Regimentes, die zahllosen Sclaven zu befreien, die noch unter ihrem eisernen Scepter schmachten, und somit das goldene Zeitalter herbeizu= führen, in welchem Gott wirklich als Vater al= ler Menschen erkannt und verehrt, und für jedes seiner Kinder die Pforte des ewigen Heiles geöffnet erscheinen wird! —

Es ist Zeit, daß endlich einmal laut ausgespro= chen und offen und ausdrudlich anerkannt werde, mas bereits bei den Gebildeten aller Lander, und besonders Deutschlands, zur wirklichen Religion geworden, daß nämlich die ewige, unendliche Liebe kei= nes ihrer Geschöpfe auf ewig verstoßen fann, daß also auch teine irdische Unstalt sich in dem Sinne für alleinseligmachend ausgeben darf, daß die= jenigen, welche wissentlich oder unwissentlich, absicht= lich oder unabsichtlich, anders glauben und lehren, als diese Anstalt glaubt und lehrt, auf ewig von der Geligkeit ausgeschlossen seven. Es ist Zeit, daß die höchsten und beseligendsten Lehren des Christenthums eine wirkliche und wirksame Bahrheit wer= den, und daß die wirkliche Theilnahme an dem segenreichen Gemeinleben christlicher Rirche nicht mehr bedingt sen durch geistig unmögliche oder sittlich verwerfliche Anerkennung widervernunftiger Glaubens= artikel.

Es ist aber auch Zeit, daß durch ein gemeinsa= mes, offenes Bekenntniß der wahrhaft allgemeinen, alls gultigen Religionswahrheiten die Religion wieder als hochste Wahrheit ausgesprochen, und hiermit so Vielen ein fester Halt und eine nachhaltige Beruhi= gung gegeben werde, welche den, noch außerlich bestes henden, positiven Symbolen entfremdet, einer neuen, hoheren Autorität bedurfen.

Es ist Zeit endlich, daß die Spannungen aufhören, welche durch die außerliche Geschiedenheit der Rir= chen auch immer wieder von Neuem im Inneren der= selben hervorgerufen werden, da gerade durch diese Ge= spanntheit das Augenmerk immer nur vorzugsweise auf dasjenige gerichtet wird, was jede Partei an ihrem Gegner mit Grund oder Ungrund zu tadeln findet, während das Aechte, Gute, Ewige, was jeder von beiden Parteien eigenthumlich, wie sie nur durch Golches zu Bestand gekommen ist, überschen oder verkannt wird.

Bie daber bas Chriftenthum die Urideen ber Cinheit Gottes und der Gottmenschheit, wie die Re= formation das ursprungliche Chriftenthum und Das Prüfungsrecht des Menschen wieder geltend gemacht haben, fo hat eine funftige Regeneration Des Rirchlichen einerseits Die volltommenfte Geiftesfrei= beit, und anderfeits alles das Gute, Ochone und 2Babre wieder geltend zu machen, mas uns von den verschiedenen Religionsgemeinschaften überliefert. worden, mogen diefe nun von Menu oder Mofes, von Confucius oder Boroafter, mogen fie unmit= telbar von Chriftus oder Demnachft von irgend einem feiner mabrhaft begeifterten Machfolger als Lehre, als Gefet, als Gitte oder als Wert der Runft und Ertenntniß der Menschheit zur geiftigen, fittlichen, rechtlichen oder Gefuhls = Erbauung Dargebo= ten worden fenn!

Als erste Bedingniß dieser Regeneration haben wir die Wegräumung aller hindernden Schranken und Vorurtheile erkannt; auf diese Wegräumung ist da= her unser Streben fortwährend gerichtet, und als einen Beitrag zu derselben wünschten wir auch die nachfolgenden Blätter mit jener Nachsicht aufgenom= men zu sehen, welche jenes Streben für sich in An= spruch nehmen zu dürfen glaubt.

Frankfurt a. M., den 21. August 1831.

### F. W. C.

# Snhalt.

•.

•

ι

|                                                                                                                                                                                                                                                           | Seite |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Sinleitung.                                                                                                                                                                                                                                               | 1     |
| Rritische Berichte und Abhandlungen.                                                                                                                                                                                                                      |       |
| I. Gereicht es bem Katholicismus zum Vorwurfe, daß er an<br>ber in der neuen Zeit fo hoch gepriefenen Perfectibilität des<br>Chriftenthums teinen Antheil nehmen will? Eine<br>Abhandl. von F. S. Seber 1824. (Reuefte theol. Annal.<br>April 1826.)      |       |
| II. Die Einheit in der Kirche, ober bas Princip bes Ratholi=                                                                                                                                                                                              | ,     |
| cismus 2c., von J. A. Mohler 1825. (Jahrb. f. wiff. Kri-<br>tik. Mar 1827. Nr. 48 - 56.)                                                                                                                                                                  | 157   |
| III. Schriften uber bie fathol. Rirche in Schlefien.                                                                                                                                                                                                      |       |
| 1) Die kath. Kirche besonders in Schlesien 2c. 3weite<br>Aufl. Altenburg, 1827.                                                                                                                                                                           |       |
| <ol> <li>Sbeen über ben Katholicismus überhaupt und über<br/>die fath. Rirche Schlesiens insbes., von J. J. Dittrich. Leip-<br/>zig, 1828.</li> </ol>                                                                                                     | !     |
| 3) Merkwürdiges Umlaufschreiben des Fürstbi-<br>schofs von Breslau 2c. Sannover 1827. (Iahrb. für<br>wiff. Kritik. Febr. 1829. Nr. 27 — 32.)                                                                                                              | -     |
| IV. Schriften über ben Colibat                                                                                                                                                                                                                            | . 253 |
| 1) Denkfchrift für die Aufhebung des den kath. Geist-<br>lichen vorgeschriedenen Colibats 2c. Freidurg im Breisgau,<br>1828.                                                                                                                              |       |
| 2) Beleuchtung ber Dentschrift zc., von P. i. a. heis<br>belberg, 1828.                                                                                                                                                                                   |       |
| 3) Die Einführung der erzwungenen Ehelosigkeit<br>bei den chriftl. Geistlichen und ihre Folgen 2c., von Dr. J. A.<br>Abeiner und A. Abeiner. 2 18de. 1828. (Jahrb. f. wiff.<br>Krit. Nov. 1829. Nr. 84–88. Dec. Nr. 112–114. und<br>Jan. 1830. Nr. 7–10.) |       |
| V. Schriften über die Kath. Kirche im 19ten Jahrhuns<br>bert.                                                                                                                                                                                             | 814   |
| 1) Die fath. Kircheim 19ten Jahrh. R., von G. E. C.<br>Ropp. Mainz 1830.                                                                                                                                                                                  |       |
| 2) "Der kath. Kirche", zweiter Theil 2c. Altenburg,<br>1830. (Jahrb. f. wiff. Artiff. Nov. 1830. Nr. 81—83.)                                                                                                                                              |       |
| 100 B                                                                                                                                                                                                                                                     |       |

•

|                                                                                                                                                     | Deite |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| VI. Plan zu einem neuen Katechismus für Alementarschus<br>len u. s. w., von J. Sengler 1829. (Jahrb. f. wiss. Kritik.<br>Febr. 1831. Nr. 33 — '35.) | 330   |
| VII. Der Katholit und bie freiburger Beitfchrift. (2012-<br>gem. Rirchen = Beit. vom 8. Mai 1830.)                                                  |       |
| VIII. Die legten Dinge bes romifchen Katholicismus unb<br>bes fymbolifchen Proteftantismus. (Ullgem. Rirch.= Beit.<br>vom 12. Juli 1831.)           | 361   |

ċ

XII

exait.

Einleitung.

#### L

Sehen wir auf die Geschichte der chriftlichen Rirche zuruck, so laffen sich, in Beziehung auf Nom, drei große Epochen unterscheiden. In der ersten, welche bis in's 11te Jahrbundert hinabreicht, gestaltet sich die römische Weltherrschaft und stellt sich glaublich und thatsachlich seiten außersten Consequenzen, und wird durch die Reformation zur durchgängigen dog matischn Petrification hingetrieben; während in der dritten, an deren Ende wir stehen, diese Consequenzen in immer schneidenderen Widerspruch mit dem allgemeineren Geiste gerathen, deffen heiliger Gewalt auch die Rirchgläubigen immer weniger zu widerstehen vermögen so daß jene Weltherrschaft allmählig zu einem gehaltlosen Worte zusammenschwindet, wie denn auch ihrem Systeme zulet nur noch eine worth n ftlerische Rechtfertigung — als Grabrede zu Theil wird "). Um aber zu bestimmen, worin nun eigentlich das spe-

") Wir nennen hier nur die Hauptoratoren, aus beren Schriften beme nåcht ein ganzer Schwarm undemittelter und underufener Krähen seine Pruntpörasen gedorgt. Shorführer jener Gradredner war C hate au brian d mit feinem ausgebalgenen und geschminkten E en ius des Christian is mu s. Ihm solgte der gelehrte und eistige, aber nur halbrömische de la Mennais mit seinen begeisterten und geistreichen Klagen "über die Sleichgültigkeit seiner Beitgenoffen in Religionsangelegenheiten", und der weltkluge, aber sich sechner weit übercagt und überftrahlt von dem größsinnigen, reichgebildeten und offenherzigen, aber nicht selten sophischen größsinnigen von Kourphilosophie, der weder philosophischen och ächtlichtliche Fr. v. Schlegel, an welchen ber Despotenfreund von Haller, ber poetliche Stolberg und ber geistreichere A. Rüchtler sicht sichen alle vier Convertiten, die mit ihren Auslagen, welche sie et focis kämpfen aus fremben Rüchtammern verthelbigen nutgten. Un sie et focis hämpfe ten und die Geistes zurmuth der Riche bezeugten, welche sie mit Bassen uns fehre Satob Böhmische Fr. v. Baader mit seinen sibolik unsten Zeiten sich vertischigen Dielosphernen, — "weiterhin der poetlich construitende Görres, dessen Orthoborie aber immer von überströmenber Phantasse verfüchtigt wird, und zulegt ber idealistierene Mohleunen und heterweiten von gelehrten und gemüthvollen, aber durchaus inconfequenten und heters boren Echule. cifisch Romische bestehe, deffen lette Dinge wir in Deutsch= land wahrzunehmen glauben, ift es nothwendig, naher auf die Charafteriftit jener drei Epochen einzugeben.

I. Die erfte Epoche zeigt uns wieder drei wefentlich verfchiedene Ent mickelungs =, oder auch Ein wickelungsmomente. 1) In den ersten Jahrhunderten gestaltet fich eine chriftliche Rirche, welche einerseits dem ftarrgewordenen Buchftaben und Sefets, oder dem eigentlichen Judenthum, anderfeits-der vollig aufgeloften Sittlichkeit und Religion, als bem eigentlichen Beidenthum, überhaupt aber der endlichen Weltlichfeit in allen ibren Gestalten und Rreifen, dem Egoismus, als der Burgel al= les Bofen, entgegentritt. Dem Gefets wird Freiheit, ber Gelbstifucht Liebe, dem Duntel wird Demuth entgegengesetst, dem isolirenden Wesen stellt sich ein vereinigendes, den natur= lichen Besonderungen ein übernaturlich Allgemeines, dem Beltreich ein Gottesreich entgegen; in Allem aber war die freie Liebe, das fittlich Gute, das Höchste, nur die Bofen wurden bis zur Befferung von der Kirche ausgeschieden.

2) Aber die griechische Belt, innerhalb welcher bas Ehriftenthum feine erste Ausbreitung gewann, hatte ihre Kraft in zahllofen Kunft = und Gedankenwerken erschöpft, und lebte thumliche Geistesthätigfeit bemächtigte fich auch der chriftlichen Ueberlieferungen und das rechthaberifche Befen der Ufade= mien drang bis in die firchlichen Synoden. Wie noch jest jede Meinung \*) fich fur die allgemeine halt und ausaiebt, aber eben, weil fie eine andere, der fie entgegentritt, als besondere oder Eigenmeinung verwirft, ihre eigene Befon= berheit erweiset, fo erklarte auch damals bie Parthei, welche burch ihre Synoden ein relatives Uebergewicht erhielt, fich felbft für die allgemeine und verwarf ihre Gegner als haretifer 1\*\*). Der Streit war aber nicht mehr ein Wetteifer in

<sup>\*)</sup> hierunter ift, wie fich von felbft verfteht, teine Ueberzeugung von folchen Dingen mitverftanden, uber welche vernunftig Dentenbe zur Gewißheit kommen konnen. Dies Lestere war aber bamals info-fern nicht möglich, als alle theologischen Discussionen sich im Grunde nur um bie formell = genaue Auffaffung und formell = richtige Deutung von geheiligten Ueberlieferungen brehten. Richt weil eine Ueberlieferung fich als vernunftig rechtfertigen lief, murbe fie fortgepflanzt; fonbern weil et= was überliefert war, darum mußte es auch vernunftig senn. So lehrte selbst ber tiefsinnige und einsichtsvolle Drigenes, (im Comment. zum Briefe an Titus) "haereticus nobis habendus est omnis ille, qui Christo se credere profitetur, et aliud de veritate Christianae fidei credit, quam habeat definitio traditionis ecclesiasticae; " und (L. I. de princip. in procem.) "illa sols gredenda est veritas, quae in nullo ab ecclesiastica discordat traditione." \*) Schon bie 2te Stumenifice Eprobe (v. Constantinopel,

christlicher That und Gefinnung, sondern ein Zant und mehr oder weniger abstracte, the ore tische Bestimmungen. Micht das wahrhaft Christliche machte zum Mitglied der neuen Kirche; sondern das Betenntniß dogmatischer Definitionen, welches, wie die Erfahrung zeigte, auf die Christlichfeit zahlloser Betenner ohne Einstuß blieb; — denn die eingeschränktere Kirche, die sich nun die katholische nannte \*), schied nicht blos die Andersgläubigen von sich aus, sondern verdammte und verfolgte sie auch auf heidnische und pharischiefte Beise.

3) Indeffen hatte das Chriftenthum sich bereits in der weltherrschenden Roma festgeset, welche, von aller Erdenluft unersättigt, nach dem nneudlichen Himmel zu dürsten angefangen. Uber die Dürstenden waren Römer, und die Herrschucht ihrer Bäter als Erbsünde auf sie übergegangen und auch nach der Laufe noch mächtig. Nach frühen Bersuchen des römischen Bischofs, seinen Krummstab über Afrika und Rleinasien zu schwingen, und nachdem er schon um unbedeutender, blos disciplinarischer Differenzen willen die Gemeinschaft aufgefündigt, trennte sich Rom immer entschiedener von der orientalischen Christenheit, stellte sich schon im Ansang des 5ten als Richter und Beschgeber, und schon im Ansang des 5ten als Mufter und Meisterfirche des Abendlandes auf \*\*). Bollendet wurde diese Formation nach Aussen durch Abstosung der griechischen Rirche, und nach Innen durch Concentration

\*) So fagt noch ber Romifche Ratechismus. P. II. c. II. §. 13. "universatis (ecclesia) ob eam causam dicitur, quod omnes, qui salutem aeternam consequi cupiunt, eam tenere et amplecti debeant." — Das Uligemeine besteht nun barin, benfelben befondes ren Glauben zu halten, biefelben be ftimmten Sacramente zu gebraus chen, und benfelben befonderen hirten unter bemfelben einzelnen Rachfolger Petri unterworfen zu feyn. —

\*\*) S. u. a. Decr. Siricii ad Himer. a. 385. c. 15. Innoc. I. Ep. I. ad Decent. (c. 11. D. XI.). Leon. I. Ep. IV. c. 5. Ep. V. c. 2. Ep. VII. c. 1. Ep. IX. c. 16. (c. 16. c. XXIV. q. 1.) Ep. XI. Ep. XIV. c. 11. unb Gelas. Ep. VI. ad Honor. Ep. IX. ad episc. Lucan. c. 9. Ep. XI. ad episc. Dardan.

1 '

a. 381.) gab im 6ten Can. folgende Erklärung: "haereticos autem dicimus et qui olim ab ecclesia abdicati sunt, et qui sunt postea a nobis anathematizati; ad haec autem et eos, gui se sanam guidem fidem confiteri prae se ferunt, avulsi autem sunt et abscissi et adversus canonicos nostros episcopos congregationem faciunt." Alfo wurden nicht blos die Lehren verdammt, fondern auch die Lehrenden, und nicht blos Andersglaubende waren Säretiker, fondern auch diejenigen, welche benen, die füh für die canonifchen Bilchofe ausgaben, den Gehorfam weigerten, — und dies damals ichon folgerecht; denn das Episcopat hatte sich gu Nicka zum Dogma erhoben, und Eostrennung von den canon. Bilchos fen war Glaubendeverlegung.

So war denn eine romisch-katholische Kirche geworden, und Uebereinstimmung mit romischer Lehre, und Gehorsam, unter romische Befehle nun Bedingung kirchlicher Gemeinschaft und einziges Mittel zum Heil \*\*).

hiermit schließt sich die erste große Epoche, in welcher Nom dasjenige geworden, als was es in der nächstfolgenden sich vollständig geltend zu machen suchte, und als was es bis auf den heutigen Lag anerkannt zu werden, die immer gleichen Unsprüche macht.

II. So war ber römische Pabst als Stellvertreter Christi und als Nachfolger des Fürsten der Apostel, das Oberhaupt einer Hierarchie, diese, als den Himmel öffnend und verschließend, Herrin der vergänglichen Welt und Vormund der gnadenbedürftigen Laien geworden. Diese reichbegüterte, hochangesehene, herrschende Hierarchie war jest die eigentliche Rirche, unter ihr das bürgerliche Gemeinwesen, außerhalb beider volle Feind und seine Welt. Uber in der Halb beider der böse Feind und seine Welt. Die Geistlichkeit war am weltlichsten, das tiefste Sittenverderbniß in Rom, — die eigentlichen Ehristen verborgen und zerstreut.

1) Co eroffnet fich denn die zweite Epoche durch einen

\*\*) Bie tief bies in bas System ber rom. tath. Kirche verwachfen, mag hier vorläusig burch zwei Stellen aus Briefen erhärtet werben, welche, ber gelehrte und bamals moch freisinnige (später als Pius II. streng römische) Aeneas Systems an ben Mainzer Ranzler Meyr im 3. 1457 geschrieben. So unterm 8. Aug.: "adjicimus tamen: nunquam Regni coelestis introire januam potuisse qui rom. pontificis auctoritatem contumaciter contemsere; nec hodie illis gloriandum esse, qui auctoritate propria leges sibi constituunt, quibus pro suo libito Rom. sedis jussiones spernere possint. Hos enim catkolica veritas, nisi resipuerint ante obitum, ignis aeterni mancipio sine intermissione deputat." Und unterm 12. cal. Oct.: "novisti enim, rom. praesulem unicum esse principem, cui omnes obedire tenentur." — (S. b. Ru und, Sammi, aller Soncord. 1. 114 u. 121.) Aber bie mobernen Kirchenrechtslehrer und Dogmatiker wollen's besser nier, und wagen nicht einmal mehr, häressarchen, zu geschweigen, biefen milen in be hölle zu schilten, welche ben B ef eh ten bes Puchtes ben Sehragen ! —

. .

<sup>\*)</sup> S. Gelas. Ep. IV. ad Faustum (vgl. c. 16. c. IX. q. 3.) Epist. XIV. ad episc. Dardan. (c. 17. 18. eod.) synod. Rom. III. sub Symmaeko a. 501. — Hiermit war, wie unter Fütsten ohne verantwortliche Minister, die Möglichkeit, und da die Påbste, anerkanntermaßen, Menschen blieben, die Unvermeiblichkeit der Despotie in der Kirche gegeben. Die Uns verantwortlichkeit des Oberhauptes scheint aber, vom gesch. Die Uns Standpunkte aus angeschen, zur Erhaltung der formellen Einheit der Kircche ebenso nothwendig gewesen zu seyn, wie der påbstliche Misbrauch bieser Prärogative späterhin diese Einheit für immer zerstört hat.

doppelten Gegensatz und Kampf. Einerseits nämlich steht die hierarchie der Staatsgewalt gegenüber, und sucht sich diese immer unbedingter zu unterwerfen. Underseits stellt sich der weltlich und tyrannisch gewordenen Kirche das er ste Christenthum ") als sitten- und glauben-reinigende Secte entgegen. Der erste Gegensatz verbindet den Episcopat noch enger mit Rom, um mit ihm sich der Weltherrschaft völlig zu bemächtigen; der zweite treibt die Hierarchie zur entschiedensten Wickerun Ehristen diokletianisch versolgt, die dagegen als Blutzeugen sür eine bestere Bufunst leiden und sterben. Hatte die erste Christenheit gegen die Weltlichkeit gefämpst, um sich geistig und stittlich über ste zu erheben, und beshalb sich von den widerspenstig Bosen die Ehristlichkeit, und die bösen Retzerversolger vertrieben die Frommen aus der Kirche. Diese, als

romische, ftand nun nach dem Driente hin, den vier alte= ren Patriarchen, und in ihrem eigenen Bereiche den Staatsgewalten und den immer zahlreicheren Secten gegenüber.

2) Aber nicht nur diese beiden Gegner wurden zu immer heftigerem Widerstand gereizt; auch innerhalb der Hierarchie erzeugte sich ein doppelter Gegensatz. Auch hier wollten auf ihre Beise die Ordensgeistlichen das älteste Christenthum restauriren, und famen so zunächst in Opposition mit der sogen. Beltgeistlichkeit, gegen welche sie sich besonders sest an den Pabst anschlossen. Die Bischofe hingegen, wie ihr Herr zu Rom,

<sup>\*)</sup> Das erfte, und wohl am richtigsten überlieferte, Gbriftenthum ift bie Religion, wie Christus selbst sie vom Berge dem versammelten Bolle gepredigt, beginnend mit neuen gottlich en Verheisungen (Matth. 5, 2 — 13.), übergehend zu neuen, vergöttlich en den Gedoten (Matth. 5, 3 and hier im himmel himweisend und diermit alles du herliche Priefter wesen aufhebend junkeisend und hiermit alles du herliche Priefter wesen aufhebend junkeisend und hiermit alles du herliche Priefter Religionslehren zu prügen: "Ein guter Baum tann nicht arge Früchte Brügenzien du her Brüchen ihr auch seinen. Ein haber bei gert. Ein auf her beiten schlen her Betreichen sie seinen sie seinen seinen seinen die seinen die seinen die seinen seinen seinen seinen seinen seinen seinen die seinen die seinen seinen

der Gewalten im romischen Bischof und Erhebung deffelben zum unverantwortlichen Monarchen ").

So war denn eine romifch-fatholische Kirche geworden, und Uebereinstimmung mit romischer Lehre, und Gehorsam unter romische Beschle nun Bedingung kirchlicher Gemeinschaft und einziges Mittel zum Heil \*\*).

hiermit schließt sich die erste große Epoche, in welcher Nom dasjenige geworden, als was es in der nächstfolgenden sich vollständig geltend zu machen suchte, und als was es bis auf den heutigen Lag anerkannt zu werden, die immer gleichen Unsprüche macht.

II. So war ber römische Pabst als Stellvertreter Christi und als Nachfolger des Fürsten der Apostel, das Oberhaupt einer Hierarchie, diese, als den Himmel öffnend und verschließend, Herrin der vergänglichen Welt und Vormund der gnadenbedürftigen Laien geworden. Diese reichbegüterte, hochangesehene, herrschende Hierarchie war jetzt die eigentliche Kirche, unter ihr das bürgerliche Gemeinwesen, außerhalb beider volle Feind und feine Welt. Aber in der Halb beider bose Feind und feine Welt. Die Geistlichteit war am weltlichsten, das tiefste Sittenverderbniß in Rom, — die eigentlichen Ebristen verborgen und zerstreut.

1) So eroffuet fich denn die zweite Epoche durch einen

\*\*) Bie tief dies in das System der rom. ztath. Kirche verwachsen, nag hier vorläufig durch zwei Stellen aus Briefen erhärtet werden, welche, der gelehrte und damals noch freisinnige (fpäter als Pius II. strang rde mische) Leneas Sylvius an den Mainzer Angier Meyr im J. 1457 geschrieben. So unterm 8. Aug.: "adjicimus tamen: nunquam Regni coelestis introire januam potuisse qui rom. pontificis auctoritatem contumaciter contemsere; nec hodie illis gloriandum esse, qui auctoritate propria leges sidi constituunt, quidus pro suo lidito Rom. sedis jussiones spernere possint. Hos enim catkolica veritas, nisi resipuerint ante obitum, ignis aeterni mancipio sine intermissione deputat." Und unterm 12. cal. Oct.: "novisti enim, rom. praesulem unicum esse principem, cui omnes obedire tenentur." (S. b. M ûn dy, Samml. aller Concord. I. 114 u. 121.) Aber die mobernen Rinchen rechtslehrer und Dogmatiker wollen's bester wissen inde einmal mebr, Garessantier wollen's bester missen inder immal mebr, Garessantier wollen's bester missen inder einmal mebr, Bet ehten des Pabstes ben Sehoriam verfagen! —

.

<sup>\*)</sup> S. Gelas. Ep. IV. ad Faustum (vgl. c. 16. c. IX. q. 3.) Epist. XIV. ad episc. Dardan. (c. 17. 18. eod.) synod. Rom. III. sub Symmaeko a. 501. — Hiermit war, wie unter Futsten ohne verantwortliche Misnister, die Möglicheit, und da die Påhste, anerkanntermaßen, Menschen blieben, die Unvermeidlichkeit der Despotie in der Kirche gegeben. Die Unverantwortlichkeit bes Oberhauptes scheint aber, vom geschicht en Btandpunkte aus angesehen, zur Erhaltung der formellen Einheit der Kirche ebenson onthwendig gewesen zu seyn, wie der pabstliche Misbrauch dieser Prärogative späterhin diese Einheit für immer zerstort hat.

doppelten Gegenfaß und Rampf. Sinerseits nämlich ftebt die hierarchie der Staatsgewalt gegenüber, und fucht fich diefe Underfeits ftellt fich der immer unbedingter zu unterwerfen. weltlich und tyrannisch gewordenen Rirche bas erfte Chriftenthum \*) als fitten- und glauben-reinigende Gecte entgegen. Der erfte Gegenfat verbindet den Episcopat noch enger mit Rom, um mit ihm fich der Beltherrfchaft vollig zu bemächtigen; der zweite treibt die hierarchie zur entschiedenften Biderchrifflichkeit fort, da sie, in ihrer herrschaft bedroht, die wahren Ehristen diokletianisch verfolgt, die dagegen als Blutzeugen für eine beffere Bufunft leiden und fterben. Satte die erste Chri= ftenheit gegen die Weltlichkeit gekämpft, um fich geiftig und fittlich uber fie zu erheben, und deshalb fich von den widerfpenftig Bofen abgesondert, fo tampfte jest die weltlichgeworbene Hierarchie gegen die Christlichfeit, und die bofen Reter-verfolger vertrieben die Frommen aus der Rirche. Diefe, als romische, fand nun nach dem Driente bin, ben vier alteren Patriarchen, und in ihrem eigenen Bereiche ben Staatsaewalten und den immer zahlreicheren Secten gegenüber.

5

2) Aber nicht nur diese beiden Gegner wurden zu immer heftigerem Widerstand gereizt; auch innerhalb der Hierarchie erzeugte sich ein doppelter Gegensatz. Auch hier wollten auf ihre Weise die Ordensgeistlichen das älteste Christenthum restauriren, und famen so zunächst in Opposition mit der sogen. Weltgeistlichkeit, gegen welche sie sich besonders sest an den Pabst anschlossen. Die Bischofe hingegen, wie ihr herr zu Rom,

<sup>\*)</sup> Das erste, und wohl am richtigsten überlieferte, Spristenthum ist bie Religion, wie Christus selbst sie vom Berge dem versammelten Volke gepredigt, beginnend mit neuen go ttlichen Verse den versammelten Volke gepredigt, beginnend mit neuen go ttlichen Verse den versammelten Volke gepredigt, beginnend mit neuen go ttlichen Verse den versammelten Volke gepredigt, beginnend zu neuen, vergöttlichen unmittelbar zu ihrem Bater im Himmel himweisend und hiermit alles äußerliche Priefter= wesen aufhebend (Matth. 6, 5 – 17.), bann noch warnend, ermahnend, verheißend, zulest noch Sedem, auch dem Einfältigsten, einen Prüfstein überreichend, an welchem die Aechteit und Wahrheit aller Religionslehren zu prüfen: "Ein guter Baum tann nicht arge Früchte bringenz – barum an ihren Früchten follt ihr sie erkennen. Es werben nicht Alle, die zu mit sagen: Herr, meines Baters im Himmel." Und nur bieles Zhun des göttlichen Willens, – nicht aber das Gagen: herr, – oder vollends des blingehoriame Aussprechen die Rachfolger Spriften mit Betenntniffes, – ist der Kels, auf weichen die Machfolger Spriften und jeder ist zu biese Baubliche Beurgen, – ein unerschütterliches paus gründen können. (Matth. 7, 15 – 28.) – Aber ber Pablt wollte nur den als Christen anerkennen, der zu ihm fagte: "Herr, Herr!" Der fromme Walt die hingegen meinte, es genüge, ben Willen des Baz ters im Himmel, – nicht den bes breigerkönten Papa's in Rom, – zu thun 1–

von der Begierde der Gelbfiherrlichfeit ergriffen, jugleich auch, namentlich in Frankreich und Deutschland, mehr und mehr mit der genauer erforschten Rirchengeschichte vertraut, fuchten ihre ursprünglichen Rechte wieder ju gewinnen, und wurden durch das pabstliche Schisma fogar dazu genothigt, als Gefammt-Episcopat, d. h. als wahrhafte Repráfentation der allgemeinen Rirche, fich über den romifchen Stuhl ju erheben, und fich wieder enger an die weltliche Decht anzuschließen, während sie zu gleicher Zeit, gemeinsam mit dem Pabft und feinen Orden, Diejenigen, die nicht blos die alten Bifchofsrechte, fondern auch die urfprunglichen Chriften= und Laienrechte geltend machen wollten, mit Feuer und Schwerdt zu vertilgen trachteten. Go batte nun Rom oder der Pabst feine Anspruche und Anmaßungen nicht blos gegen Raifer und Fürften und Reter, fondern auch gegen den bedeutendften Theil feines Episcopates durchzufegen. Da . er jedoch immer Einer und derfelbe, die Bischofe aber weder immer verfammelt, noch immer einig waren, fo konnte er noch in Diefer zweiten Periode der zweiten Spoche fein Unfehen fcheinbar steigen schen, zum wenigsten im Lateran und zu Florenz ber Form nach entfraften, was ju Constan; und Bafel in ber frangofifchen Pragmatit und in den noch alteren Schweizer Rirchenfreiheiten \*) bereits als derbe Realitat gegen ihn aufgestanden war, und nicht mehr bleibend un= terdruckt werden konnte.

3) Dies und noch viel Andere verkannte Rom, und erlag zum zweitenmale den nothwendigen Folgen seiner Begier= lichkeit und Herrschlucht \*\*), — und der wahrhaften

\*\*) Im Herbste 1829 schrieb Gorres zu Munchen seine Einleitung zu Su fo's Leben und Schriften, und außerte sich darin über die Pab fte des Mittelalters, wie folgt: "Sie hatten ihren Widerichein im Trolschen mit Wohlgefallen angeschaut, und die verführerischen Macht von Unten hatte die Undehut famen zu sich heradgezogen, sie waren dien sibar geworden ihren Eedenschaften, wie Alle, die dieser worden bein sibar geworden ihren Beidenschaften, wie Alle, die biefer Macht börig geworden; und statt jenem höheren Geiste, ber ihnen gegeben worden, zu vertrauen, hatten sie mit ihrer Menschaften vielfach die Welt verwirrt."

<sup>\*)</sup> S. Felir Balthafar's de jurid. Helvet. circa sacra, d. i. kurzer hift orischer Entwurf der Freiheiten der Eidgenossen eardeitete Geschächte d. Schweizer Soncordate (wahrscheinl. v. einem Schweizer)'in Münch's Sammt. all. Concord. II. E. 468-687.- Schon im 12ten Jahrb. (v. 1150 an) hielten die Urkantone 40 Jahre, ohne nachzugeden, den Bann aus. "Rie gündete der Bannstrahl in den Alpen; von ühren Geschliche verlangten sie in solchen Fällen immer, daß sie ihren Bürz gereich höher, als mößrauchte Kirchengewalt achteten; stellten sie Mont. S. 484.

Religiosstät und Freisinnigkeit der Germanen "). Wie die Imperatoren nach Christi Geburt, und wie ihre pabstlichen Nachfolger im 10ten Jahrhundert, so versanken zum drittenmale die Herren von Nom in den Abgrund aller Willtühr, Berbrechen und Laster, und verloren hierdurch den Maasstab für den Geist der Nordischen Bölter. Schon waren diese, durch fromme Prediger, durch gelehrte Theologen und freisinnige Rechtsverständige und Humanisten, — über die außerliche, durch die Priesterschaft vermittelte Kirchlichkeit, zur christliche Autorität zum ethnischen Selbstweinen und Selbstworfchen, und zum Bewußtstern rechtlich er Selbstständigkeit zurächgeführt worden, als das versuntene Rom ihnen noch seinen Ablaß, feine Machthrü-

(G. XXX.) (Dies könnte man, nach vielbeliebter Diftinctions: Methobe, nur auf die menschliche Pabstphälfte beziehen wollen; wir haben daher noch Folgendes anzuführen:) "Das entartete Kaisferthum war bald auf's neue zu veiderfeitigem Ruim mit bem entarteten Pabstthum in Iwist gerathen. — Der Habsucht nach Gütern hatte sich bald auch die habsucht nach Macht beigesellt, und in ihr erstarrte das innere Kirchenregiment mehr und mehr in den Frundsäsen absoluter hertichten ber geistlichen Oberhauptes." (E. XXXII.) "Altgerlich (wurde der Streithandel zwischen Luckige Rampf, so unwürdig verschnet Michen Macht, bie ohne Mach, ohne Rücke, ohne Liebe utit verschnet Geiten geschrt, konnte zu keinem anderen Resultate, als zur gleichen Entwürdig ung der beiden Mächte und zur völligen Zerrüttung der gesellschaftlichen Dronung in Staat und Kirche führen." (S. XXXIII.) "So war jener milde, liebreiche Laufe bes Bannt's, ben die geiftliche Macht beine Manstruch auf sich und kirche führen." (S. XXXIII.) "Go war jener milde, liebreiche Laufer – boch ein betiger Giftere gegen ben furchtbaren Misbrauch auf sich und seine Mittfreiter herabgezogen." (E. XXXIX.) u. f. w. — (Den Bannstrahl schleubert aber der Jahl die Wacht bassenschlacht auf sich und seiten Schleubert aber der gabt nicht als Bensch, sonbern vermöge der ihm verliebenen Schlußte bes Bannt's, des Stellvertreter Christi, unter bem stelten Beistande bes Geschleuben zur

\*) Seibst ber firchgläubige Ferbinand I. erflärte bem Garbinat Morone: "reformationem ecclesiae universalem, de qua in antiquis conciliis frequens fit mentio, summopere esse necessariam, maxime propter manifestos illos abusus, qui hactenus longo tempore, id quod nemo negat, in eandem ecclesiam irrepserunt .... primo enim propter abusus tam jurisdictionis quam potestatis ecclesiasticae, qui maxime in dispensationibus indiscretis, constitutionibus injustis, atationibus illegitimis, exemtionibus irrationalibus, excommunicationibus frivolis, collationibus, provisionibus et confirmationibus beneficiorum indignis, pluralitatibus beneficiorum immodicis, et mille aliis hujus generis hactenus in Curia Romana idque multo maxime ex parte propter lucri et pecuniae cupiditatem usurpati sunt, evenit, ut haeretici omnes tam jurisdictionem quam potestatem ecclesiasticam in contemtum — in derisum adduxerint. (S. 2 e Bret's fragment. Gefchicht ber Bulle: In Coena dom. 1769. I. G. 103. 1

che und feine Bibelverdeutungen, so weit es konnte, mit Hulfe ber geistlich - weltlichen Inquisition \*) aufdringen wollte. Da befreite vollends die Vorsehung durch den Buchbruct das gefeffelte Wort, und wie am Schluffe des ersten Beitraums die griechische Rirche auf den Grund der älteren kirchlichen Ueberlieferung und Freiheit sich von der romischen geschieden hatte, so erhoben sich nun über die pabstliche Herrschaft die germanischen Rirchen, sich stützend auf die heilige Schrift, auf allgemeines Necht und die Gottesstimme des Gewiffens. Früher erniedrigte Fürsten, Bischöfe, Pfarrer und Laien vereinigten sich zur Wiedereroberung ihrer christlichen und ewigen Nechte, und ließen nun die romische Kirzche eben so hinter sich zurück, wie die christliche Kirche, durch Erinnerung an die Uroffenbarung (f. u. a. Matth. 19, 4 ff.)

<sup>\*)</sup> Menschlich fühlende Rirchgläubige haben in der neuesten Zeit sich abgemucht, bie Rirche von ber Schmach ber Inquisition und ber zahllosen, ges gen Balben fer, huffiten, bugenotten u. f. w. verübten Grauet tein zu wafchen. Wir bemerten zuvörderft, bas bie Rirchglaubigen felbft zu diefem menschlichen Gefühle erst burch ben lauten Schrei untirchlicher Philos fophen und Philantpropen erweckt worden find. Dann aber geben wir zu bebenten, ob bie 3te gate ranen fifche und bie Conftanzer Kirchen versammlung nicht als deum enifche ben Geift und Willen ber Kirche ausgesprochen haben ? Db feit ber kannibalischen niebermeslung ber Balbenfer im 12ten bis zu bem legten Scheiterhaufen, ben noch Elorente brennen fab, - jemals von ber zerstreuten Rirche, nämlich bem Episcopate, eine offentundige Protestation gegen pabstliche, funodalische ober furftliche 3wangs-maßregeln ergangen, — ob jemals ein Pabst gegen die spanische ober sons ftige Inquisition als gegen verabscheuungewürdige Blutvergießung, bem ecolesia abhorret a sanguine, zu Folge, — einen Bann gefchleudert habe ? Db Pius V. nicht zur Austrottung der Keger aufgefordert, Gregor XIII. nicht über die Bluthochzeit gejubelt, und ob dem herzog von Alba, der sich rühmte, 18,000 Keger hingerichtet zu haben, nicht von Rom aus ein ge-weihter Degen und hut zum Lohne geworden? Warum enthält das Pontificale Romanum, welches eine grafliche Fluchformel gegen bie untanonis fchen Besiger geiftlicher Guter aufgenommen (f. de bened. et consecr.), nicht auch einen Fluch gegen bas fluchwurdige, allbetannte, graufame Ver-fahren ber Inquisitoren ? Misbilligte bie Rirche bie zahllofen Gewaltthaten und verschwieg sie Jahrhunderte lang diese Mißbilligung, so ift Jeder, ber bes öffentlichen Sprechens Pflicht und Beruf hatte, verächtlich und strafbar, und das wiffen be Schweigen unendlich verwerflicher als das un wiffende Thun. Bir glauben baber bie Rirche und ihre Birten und Belfer im Allgemeinen nachhaltiger zu entschuldigen, wenn wir, ben Beugniffen ber Geschichte gemäß, jenes Zwangverfahren, überhaupt genommen, aus bem fanatifirenben Dogma ableiten, baß außer ber Rirche tein Deil, baß alfo jebe zeitliche Gewaltthat gerechtfertigt ift, wenn baburch Glaubige vor ewiger Verbammniß bewahrt, ober Ungläubige zum Eingange in die alleinfeligmachende Kirche genöthigt werden. Hierdurch erhält felbst die inquisitorische Ummenschlichkeit einen Schein von Menschlichkeit und man tommt nicht in bie Nothwendigkeit, übrigens fromme Manner fur nieber= tråchtig halten muffen.

nad durch Befreiung des Menschen von knechtischer Furcht und Abhängigteit, das Judenthum — als eine abgelebte Geschichtsform hinter sich zurückgelassen hatte. Wie aber Israel sich noch für das auserwählte, einzige Gottesvolf hielt, nachdem schon sein Tempel zertrümmert war, und wie es alle seine menschlichen Satzungen als görtliche im Talmud für alle Zutunst befestigte, nachdem schon das Wort der Befreiung in die Menschheit eingesprochen, so wiederholte auch Nom, noch 1516, sein: "unam sanctam," und befestigte auf ewige Zeiten zu Txient seine dogmatische Geschsfammlung und seine Disciplin und Hierarchie, indem es alle Diejenigen von der Rirche und vom Himmel ausschloß, welche auch nur einer einzigen jener Satzungen zuwider lehren würden.

III. hiermit war die romische Rirche aus dem Reiche bes Lebens und der freien Entwicklung und Regeneration abgeschieden und hatte sich felbst jeden Ausgang aus ihrem Grabe Die Kirche war fertig, und wer fortan am allgevermauert. meinen Leben der Menschheit Theil nehmen wollte, der mußte die Vermauerung durchbrechen und fo mit Gewalt fich feinen Die dritte Epoche, in welche sie hierdurch Ausweg eroffnen. übergegangen, zeigt daher auch teine eigentliche weitere Entwicklung bes romifchen Princips, fondern nur ein immer allgemeineres Durchbrechen der erdruckenden Rirchenmauern \*), deren Lucten und Riffe bald fo weit und gablreich wurden, daß gar Biele und immer Mehrere fich bereits vollig außerhalb der Rir= che fanden, welche nur innerhalb derfelben fich zu ergeben vermeinten.

1) Jundchst nun suchten Rom und feine Anhänger den Theil der römischen Katholiken, der ihnen nach der zweiten groften Kirchentrennung noch geblieben, theils durch jesuitische Erziehung und Fanatistrung, theils durch inquisitorische Grausamteit und Schärfung der Höllensurcht, zu fessen, während eine Medicis in Frankreich, ein Philipp II. in Spanien und Holland, ein Ferdinand II. in Deutschland, und Pähfte,

<sup>\*)</sup> Wir erinnern hier nur an den Art. 17. §. 3. des Beftphålis schen Friedensschulfes, burch welchen mit Einwilligung der kathos lischen Briedensschulfes, burch welchen mit Einwilligung der kathos lischen Bräckte beschloffen wurde: Contra hanc transactionem ullumve ejus articulum aut clausulam nulla jura canonica vel civilia, communia vel specialia conciliorum decreta — unquam allegentur, audiantur vel admittantur; — und baran, daß, als Innocenz durch die Bulle Zelo domus Dei vom 20. Nov. 1648, mit vollem röm. leg. Kirs chen = Recht, gegen diesen Friedensschute votestirt hatte, sowohl der beutsche Raiser als die übrigen beutschen Fürsten die Bekanntmachung die set Bulle in ihren Ländern verboten (s. Eichhorn's Staats und Rechts gesch. B. 4. §. 524.), wie später ein Bleiches hinsichtlich ber Rachtmahles Bulle, der Bulle Unigenitus und mehrerer anderer geschab. —

wie Paul IV., Pius V. und Gregor XIII. in Italien die demungeachtet raudig gewordenen Schafe ebenso ausrotteten, wie die romischen Kaiser die Christen auszurotten gesucht, als dem alten Wahnglauben feine Ohnmacht gegen den neuen Chri-

dem alten Bahnglauben feine Dhumacht gegen den neuen Christenglauben zum Bewußtseyn gekommen war. Aber Rom hatte gegen feine offentundigen Feinde der Mitwirtung ber Bischofe und ber Beihulfe bes weltlichen Urmes bedurft, und Beide bierdurch ftart gemacht. Rom hatte die Rechte bes Menschen mit Fußen getreten; die Furften und die Bischofe tonnten Rechtsachtung nicht von ihrem gemeinfamen herrn gelernt haben. Sobald sich die Gelegenheit darbot, machte ein Theil derfelben einerfeits das Episcopal-, anderfeits das Territorial=Syftem geltend, und drangte den Pabit, felbft innerhalb der fogenannten romifch = tatholifchen Rirche, faft bis auf dem Stuhl Petri zuruck. Aecht romisch=katholische Berfaffungs=Grundgefese wurden als Ultramontanismus perborrescirt, und - als den sittenschlaffen, zweidentigen Jefuiten und einem verweltlichten Rlerus gegenüber bie Janfenift en \*) auf altchriftliche Sittenstrenge \*\*) und altfatholische Blaubenslehren fich zuruckgezogen hatten, entfremdete der romifche Jefuitismus durch Berdammung ebangelischer Lebren (in der Bulle Unigenitus) \*\*\*), und durch unmenschliche Durch-

\*) um unseren Lesern in's Gebächtniß zurückzurufen, worin die Häresse ber Jans. bestand, führen wir aus der schächtaren Schrift von E. F. L. Rieg, "Die Einheit des Glaubens der röm. Lath. Kirche." (Berlin 1827.) Folgendes von S. 71. an: "Ueberblicken wir die Geschickte ven man die Verdammung von Jansens Augustinus, seit 1653, wenn man die Verdammung ber aus dieser Schrift gezogenen funf Säge nicht anerkennen wollte, seit 1656, wenn man so ungläubig war, jene fünf Säge nicht für Jansens Meinung zu halten, und seit 1665, wenn man nicht schweren wollte, ber kennung zu halten, und seit 1665, wenn man nicht schweren Welle, der kennung zu halten, und seit 1665, wenn man nicht schweren Weluch von pestkranken Pfarrkindern sich ben Loob holte, sein Reger."

.

\*\*) Man verwarf den Jansenismus ", burch ein in Rom erschienenes Bert (Clericus Romanus contra nimium rigorem Romae 1704) auch aus dem Grunde, weil das Dringen der Jansenisten auf einen burchaus reinen und ftrengen Lebenswandel leicht zum Abfalle von der rom. = tath. Rirche veranlassen könne." (Eb en d. S. 78.).

\*\*\*) S. diefe Bulle vom 8ten Sept. 1713 und die dagegen ein: gelegte Protestation des Erzd. v. Paris vom 3. Apr. 1717. (im Auszuge abgedt. im 2ten Bde "Ueber alleinselig machende Kirche v. H. B. Carovs, "S. 386 ff.). Der Erzd. sagt u. a. von jener Bulle: en sorte que cette consure est devenue un des plus forts argumens pour combattre l'autorité des Traditions etc. Aber Innocenz, XII. hielt 1795 ein Concil im Eaterant, in welchem die Bulle Unigenitus für ein Slaubensgeses externative. Als solches ist sie seit dem immer von Rom aus angesehen worden, wosür die Beweise die auf die neuesten zeiten in den pähltlichen Breven sich vorsinden. führung feiner Machtsprüche sich noch eine große Bahl bis das bin treugebliebener Rirchgläubiger.

2) Indeffen war durch alle diefe Streitigkeiten ein großer Theil der Katholiken genothigt worden, auf die hiftorischen Grundlagen der Glaubenslehren und der hierarchischen Berfaffung zuruckzugehen, wahrend Undere den Frieden auswarts fuchten. Bie nun die Geschichte felbst auf ihren Uranfang und alle Dinge auf ihren Urgrund zuructfuhren, fo waren die fraftvolleren Forscher, nachdem einmal das unmittelbare Glauben aufgegeben, in immer rascherer hindewegung zum Mittelpunkte alles Sependen und Sewordenen gar bald über die Rirche hin= aus zur allgemeinen Ueberlieferung der Menschheit, zur Natur und zum freien, felbftherrlichen Denten hindurchgedrungen. hierbei wurden fie ebenso von der außerfirchlichen Philosophie, wie früher die Episcopalisten von der weltlichen Rechtsgelehrfamkeit, und wie die Jansenisten von der reformirten Theologie mit angeregt und unterflußt. Da aber diese neuesten haretiter erft hervortraten, nachdem bereits alle firchlichen Autoritaten fich felbst nach und nach entwürdigt und hierdurch entgläubigt hatten, und da sie gerade durch die außerste Unvernunft derfelben \*) hervorgerufen waren, fo war auch ihre Spannung gegen Nom und feine Kirche um fo heftiger, ihre Ructbeugung auf das unmittelbar Natürliche, Menschliche, Verständliche um fo ausschließender gegen alles Undere, und ihre Kritik und Lehre unt fo lockender, tiefeindringender und firchengefährlicher. Birtlich wurden ihre hauptschriften zwar von allen fatholischen Behörden zur Laceration oder zum Kerker verurtheilt \*\*), --

<sup>\*)</sup> Wir exinnern nur baran, daß Rom und feine Knechte in Frankreich so vielen Tausenden die Sacramente, als die unentbehrlichen Heilmitz tel, um ewiger Verdammniß zu entgehen, — verweigert haben, blos weil sie gewisse wöllig widerchriftliche Verdammungen nicht anerkannt oder andere völlig willührlich aufgestellte Formeln über Dinge, die auf Religion in gar keiner wahrhaften Beziehung standen, nicht unterschreichen wollten, — wie sich in der nächsten besten Kirchengeschichte Frankreichs von 1701 bis 1751 nachtlesen läßt.

<sup>&</sup>lt;sup>\*\*</sup>) Wie z. B. Rouffeau's Emile befonders wegen feiner profession de foi d'un vicaire savoyard, und Marmontel's Bélisaire, ûber deffen Berdammung der Abbé Montgaillard in f. Hist. de France T. I. p. 306 f. Folgendes berichtet: "Bélisaire, dont Marie-Therèse avait ordonné l'impression dans ses états, — subissait la censure de la Sorbonne, qui le déclarait hérétique, deiste, impie, ennemi du trone et de l'autel, en exigeant la suppression entière du 12e chap. sur la Tolérance. En vain Marmontel s'appuyait des SS. Ecritures et de l'autorité de Lactance, Tertullien et autres pères de l'Eglise. Les docteurs répondaient que ces écrits étaient un arsenal où chaque parti trouvait des armes, "et qu'il leur fallait à eux le droit du glaive, pour exterminer l'hérésie, l'irreligion, l'impiété, et pour tout soumettre au joug de la religion catholique." — Mie un:

aber and von eben denselben, wie von Millionen Gläubigen, gelesen und ihre Lehren unmerklich zum mehr oder weniger vorherrschenden Glauben der sogenannten Sebildeten. Die Aut o's erloschen und hörten auf, ihre heilsamen Schrecken einzuslößen; bald hielt sich selbst jeder Glanbe für einen Aberglauben, jeder alte Gebrauch für einen Missbrauch; die Klöster wurden einsamer, ihre Güter von den Fürsten, zum Theil sogar in Spanien, scularissirt; die pabstliche Gewalt selbst von Bischöfen, und zwar von den achtungswürdigsten, auf alle Weise bedroht, und die Jesultig war diese allgemeine reformatorische Strömung, daß sogar ein Pabst, von ihr ergrissen, durch förmliche Aussbeung jenes Ordens (am 21. Juli 1773) nicht blos das Lodesurtheil für seine Person — sondern auch für das Pabstthum selbst unterschrieb \*). Seit dieser Zeit wurden

\*) Der von Romanisten oft angesührte J. v. M üller berichtet in Ih. 3. S. 368. feiner 24 Bücher: "In den legten Jahren des langen Ponstistats Benedicts XIV. begann in Portugal die Erschütterung der Erunds fäule der katholischen Gierarchie, — des Jesuiten ordens." v. Mäller spricht übrigens hier nur von der zweiten großen Reaction gegen das Welteroberungssystem diese Ordens. Bekanntlich war dersethe theils verlagt, theils verbannt, von Veltlin bereits 1561, von Siebens bürgen 1590, von den Niederlanden 1595, von Venedig 1606, von Echweden zum zweitenmal 1607, von Vohren, Mähren und Echleiten 1618, und von Ung arn 1619. Aber von Rom aus war der Orden von Anfang an, wie kein anderer, mit Privilegien überschüttet worden, von welchen die im J. 1691 erlassen kulle "Ecclesiae catholicas etc." sogar erkärt, keines diese Privilegien könne je mals zuräckgenommen werden die im J. 1691 erlassen ber Diese und zuräcker vorgen Stand der Algeband um die anderer, singula gebrauden, was alsdann der Genetal und andere Obere (et alios superiores) anordnen möchten. — Run erklärte zwar Clemens XIV. in der kulfecbungsbulle, daß ber Othen von Mas and reissand je gebraugetie die stall vielfach gestört, und daß "nach reislächen her Schüftenheit überall vielfach gestört, und baß "nach reislächen her Schüftenheit überall vielfach gestört, und baß "nach reislächen her Schüftenheit überall vielfach gestört, und baß "nach reislächen her Schüftenheit überall vielfach gestört, und baß "nach reislächen her Schüftenheit überall vielfach gestört, und baß "nach reislächen her Schüftenheit wieder ber, und zwar: "mit allen Rechten und in der alten form, zur Anwendung alter Mittel für die Gealen bedürfnissen schlichen in der ganzen Mittel für bie Geale Schüften schleich schleich wielfen heit wieder ber, und zwar: "mit allen Rechten und in der alten form, zur Anwendung alter Mittel für bie Seelen bedürfnissen, bespeichen heit wieder ber mit offenen Armen hötten aufnehmen, follen, geschab doch Nichte bergleichen. Portugal und B

bestreitbar åcht röm. - tatholisch mußte dieser Grundsas seyn, daß er noch damals zu Paris von der höchsten theologischen Lehranstalt ausgesprochen werden konnte, die doch sonst gegen Rom und seine Sesuiten den Gallicanismus vertheidigte! --

"Papismus" und der frühere "Ultramontanismus" gleichbedeutend mit "Jefuitismus," wie denn in Wahrheit auch jene diesen postuliren und dieser ohne jene seiner wesentlichen Begründung ermangelte. —

3) Solnahten unaufhaltsam die letten Dinge der romisch=katholischen Kirche, als die französische Revolution ausbrach.

Schon war die wirkliche Herrschaft des Pabstes, wie fie fich folgerecht gestaltet batte, in ihrem gangen Umfang nirgende mehr anerkannt. Nirgende jundete fein Bannftrabl; feine Indulgenzen wurden nur noch vom gemeinen ober vornehmen Pobel gesucht. Sein Inder galt wenig oder gar nichts in Frankreich und Deutschland; feine Rechte bei den Bischofswahlen, wie überhaupt fein Dberauffichtsrecht über die Rirche, und namentlich über Ulles, was zur Einheit und Reinheit derfelben und ihres Glaubens gehort, waren auf das Mannigfaltigste beschränkt oder ganz und gar bestritten. Schon das "bochheilige" und allgemeine Tridentinum war binfichtlich des Disciplin in Frankreich und der Schweiz gar nicht, in mehreren anderen Landern nur theilweife anerfannt worden; alle Verfugungen deffelben, wie alle pabfiliche Berordnungen, welche die unumschrantte Gelbftherrlichfeit der Fürften beschrän= ten wollten, wurden für ungebuhrlich gehalten und ihnen das Exequatur verweigert, und überall, in Franfreich und Deutschland, und felbst in Italien, zahlreiche Vorschläge zu Reforma-tionen bes Cultus und der Disciplin gemacht, die nicht felten bis in's Serz der Glaubenslehre drangen. Zwar hatten die Bachter des Capitols auch das Maben diefer Feinde verfunbigt, und die Inquisitoren dem Inder manche Blatter hinzugefugt \*), bemungeachtet war bas Bafeler und bas von Rom oft verworfene Gallicanische Rirchenrecht in Deutschland noch erweitert, und feit der Mitte des 18ten Jahrhunderts von den bedeutendsten katholischen Staaten zum gultigen erhoben worden \*\* ). Endlich hatte sich durch die Bemühungen der

\*) Ramentlich finden sich darin auch die Ramen der angesehensten Kir= chenrechtslehrer.

\*\*) Dan braucht hier nur von Kirchenrechtslehrern an van Efpen, gebronius, Lebret, Peter v. Ofterwalb und Braun,

ausdråcklich am 1. April 1815 gegen Wiedereinführung bes Ordens. Der pähftliche Staatssecretair erwiederte nun zwar in einer Note vom 22. Oct. 1816, die Zesatssecretair erwiederte nun zwar in einer Note vom 22. Oct. 1816, die Zesatssecretair erwiederte nun zwar in einer Note vom 22. Oct. 1816, die Zesatssecretair erwiederte, als "die Geeignetessten, die Jugend zu unterrichten, " und in Erwägung, "daß die Unterdrückung derselben der Anfang von so vielem Un heil gewesen;" — fügte aber im Gestühl der Ohnmacht hinzu: "Seine heiligkeit habe sich nicht minder enthalten," binschlich der Wiederaufnahme berselben "irgend ein besonderes Aufinnen zu stellen." —

Philosophen, durch allgemeinere Vertrautheit mit ben heiligen Schriften, durch långeren Verkehr mit Anderögläubigen, ein Geift der Duldung verbreitet, der, auf Uchtung des All= gemeinmenschlichen gegründet, von chriftlicher Liebe belebt, den Blauben an die Hauptlehre der rom.= kath. Kirche, nämlich den Blauben an die alleinseligmachende Eigenschaft derselben, im Tief= sten erschütterte, und hiermit alle, auf diesen Slaubenssats sich gründenden Ansprüche und Anforderungen in ihrer tiefsten Wur= zel untergrub.

Somit war die alte, ächte romifch-katholische Kirche beim Ausbruch der französischen Umwälzung bereits auf den einzigen Stuhl Petri reducirt, und auf wenige, hier und dort gerstreute, aber eben daher ohnmächtige Anhänger. Nur beschränkte Geltung hatte ste noch in der Iberischen Halbinfel und im verwandten Italien; — noch beschränktere in den übrigen katholischen Ländern; — aber gar keine mehr bei ungähligen Freigeistern, Naturalissen, Deutsch, Iberischen, Ianschlien, und Issephisten in Frankreich, Deutschland und manchen groken Städten anderer Länder.

Dies Alles tam augenfälligst bei der allgemeinen politifchen Reformation zum Borfchein, welche, von Frantreich eröffnet, nach und nach in alle tatholische Staaten fich So fonnten zuerft die Janfeniften in Frantausbreitete. reich die romische Rirche auf die altesten Verfassungsformen juructfuhren, bann, in rafcher Folge, die Finanzspeculanten fie von allen zeitlichen Gutern und den Sorgen um diefelbe befreien, die Theisten alle lebenslängliche Gelubde und alle Zwangs- und Vorrechte aufheben, die Naturalisten und Utheisten endlich die katholische Kirche selbst abschaffen, den gefammten rechtgläubigen Rlerus verbannen oder vernichten und in ganz Frankreich einen gottlofen Naturdienst einführen! So fonnte Rapoleon, - nachdem er aus politifchen Ruckfichten \*) Die gallicanische Rirche wieder aufgerichtet, aber sie gleich dar= auf zu einer neu=frangofifchen umgestempelt \*\*), und ber Pabit aus Politit \*\*\*) den Unglaubigen +) und Ungeborfamen

an ben fpan. Campomanes, ben Portugiefen Pereira, ben Venezianer Cortini, den Toscan. Ricci v. Piftoja, — und von Staatsmi= niftern an Pombal, Choifeul, Carvalho, Aranda, Rau= nig und Tanucci zu erinnern.

\*) Er selbst gestand es in seinen Denkwurdigkeiten, die er auf St. helena niederschreiben ließ.

\*\*) Durch feine bem Concordat angehängten, organischen Artikel und ben Code Napoléon.

\*\*\*) S. Les quatre Concordats v. de Pradt. T. II. und Münch's Samml. all. Concord. II. S. 23.

+) Rachdem Rapoleon Rom besegen lassen, veröffentlichte der Pabft

aetront, - fo founte derfelbe Raifer denfelben Pabft ohne Beiteres des sogenannten Patrimoniums des beil. Vetrus berauben, ja ihn Jahre lang gefangen halten, ohne daß die katholische Geiftlichkeit Frankreichs, oder sonft irgendwo oder irgendwie ein romischer Ratholif zur Befreiung des Dberbirten ernfte, nachbruckliche Schritte gethan. Go tonnten felbft unter den nachgiebigen Bourbonen die einflußreichen wenigen Rirchenfürften weder die unentbehrliche Aufhebung der Preffreiheit, noch die vollige Ratholifirung des Erziehungewefens, felbft nicht einmal die ausschließliche Beherrschung der Seminarien durchfegen, und Rom mußte den Bertheidiger feiner Grundfate (den 21. de la Mennais) bei dem Correctionsgericht, und den faum, des all= gemeinen heiles wegen (1), wieder errichteten Jesuitenorden in beiden Kammern angeflagt, und ben letteren vom alteften Sohn der Rirche als ftaatsgefährlich vertrieben feben! 218 aber diefer felbst bald darauf feines Jefuitismus halber vertries ben worden, brach die zuructgehaltene, nicht blos antiromische, fondern überhaupt antikleritalische Stimmung nicht blos ju Paris, fondern auch in einem großen Theil des übrigen Frantreichs, wieder fo unzweideutig hervor, daß nun wohl für immer die herrschaft der romischen hierarchie daselbst als aufae= boben ju betrachten ift.

Bas unter den Cortes in Spanien, unter Napoleon in Italien und Belgien geschehen konnte, mag hier, um nicht zu aussührlich zu werden, als von geringerem welthistorischen Interesse, unerwähnt bleihen. Ebenso foll nur im Borübergehen auf den vorübergegangenen sogen. heiligen Bund hingedeutet werden, worin sich der katholische Kaiser von Destreich mit dem protestantischen König von Preußen und dem schissmatischen Kaiser von Rußland auf unrömische Beise verbunden \*). Von Deutschland aber mag zunächst nur das Allgemeinste angeführt werden, daß zwar der altge-

bie Anmuthungen, die derselbe ihm gemacht, worunter namentlich: daß das bürgerliche Gesebuch vom Klerus angenommen, die Freiheit aller Bekenntnisse verkündigt, die Monchsorben fammt und fonders abgeschafft, und die Priestene hereigegeben werden follte, was doch Alles dem röm. statholischen Stauben geradezu widersprach. —

<sup>\*)</sup> Der Art. II. stellt nämlich als "einziges Princip sowohl unter ben Regierungen als unter ihren Unterthanen" auf: "sich Alle nur als Mitglieder berfelben christlichen Ration zu betrachten 20.3" "solchergestalt bekennend, daß die christliche Familie, von welcher (die brei Fürsten) und ihre Bölter Theile ausmachen, in That und Bahrheit keis nen andern Souverain hat, als — Gott, unsern göttlichen Erlöfer, I. C., das Wort des Allerhöchsten." — Wo bleibt hier der Stellvertreter Christi, der Souverain urbis et orbist und warum hat berselbe nicht gegen dies Berläugnung protestirt? —

wordene Beißbischof von Trier (von Hontheim), wie etwa 60 Jahre früher der achtzigischrige Erzbischof von Paris (de Roailles), — zur Ubschwörung antiromischer Lehren durch pabstliche Inquisitoren schmählichst genöthigt werden konnte "), diese Lehren selbst aber sich immer allgemeinere Geltung erwarben; — daß in gleichem Sinne durch ganz Deutschland hin ein durch greifendes Reformationsfreben die regsameren, und gewiß nicht die minder achtungswürdigsten Sprecher der katholischen Rirche weit über alle, nicht blos römischen, sondern zum Theil selbst über die katholischen Grundlehren hinaus fortriß; — daß auch hier, wie in Frankreich, das Dogma der Intoleranz durchgängig in Bergessenheit kam, und das gesammte Rirchengut mit Einem Schlage scalaristirt wurde, und zwar nicht von ungläubigen Demagogen, sondern von sogen. römisch-katholischen Fürsten und herren!

So find wir denn bis zur neueften Zeit gekommen, die wir, in Beziehung auf die romisch = fatholische Rirche, als das Ende der letten Periode der dritten und letten großen Epoche ihrer Geschichte bezeichnet haben, eine Bezeichnung, welche nun noch, in Beziehung auf Deutschland \*\*), naher zu begründen

\*\*) Doch können wir nicht umbin, auch auf die Hiftorie von ber röm.= kath. Kirche in Belgien im Borübergehen hinzubeuten. — Rachbem ber beigigde Alerus, — benn in katholischen Ländern ist biefer für die Laien, wie in Familien die Lettern und Vormünder für die feltftlofen Unm unbigen, verantwortlich, — gegen die wierrömischen Reformationsversuche Josephs II. das abelige und nichtadelige Bolk zur Empörung aufgerusen hatte, trat er demnachtst mit franzölischen Resolutionsmännern in enge Berdindung, protellirte dann wieder gegen die Einfuhrung der so. Freiheiten der gallicanischen Kirche, und wagte dessendert keinen offenen Wierstählt, als Napoleon ihm die, vom Pahlte perhorrescirten, "organischen Artikel" imponirte. Als aber zu Wien über das kunftige Schickslau Belgiens verhandelt wurde, machte sich ver Bisch von Gent zum Organ des belgischen Klerus und protestirte abermals gegen jede, mit den gene die Biedereinführung der 3ehn en und Jesuiten. (S. bestien geschicht von 8. Oct. 1814. in Du und 56 Samm, ber Concord. II. 423 ff.) Uls bemungeachtet eine vernunftrechtliche Berfassung in Belgien ein= geschict worden, weigerte jener Bischof ben Eid auf biefelde, und das gefam mte Episcop at machte ein Jugement doortrinal bekant, in welchem allen Eldusigen die Unwöglichkeit eindringlich Disciptin ber Kirche, Religions zu ab Prefireiheit garantirte, und bem Staats bas Recht

<sup>\*)</sup> Bie diefe theilweise Retractation herausgezwängt worden ift, fiehe im Briefwechsel zwischen dem Churfürsten von Trier u. R. v. hontheim IV. 1813. Aber, ähnlich dem mißhandetten Galidi, fagte auch hontheim: "was geschrieben ist, bleibt boch." Die Retractation, welche das ganze mittelalterliche Papalsoftem als das wahre haft römisch=katholische eltennt, haben wir unferer Uchandlung: "Wass heißt röm.=kath. Kirche?" beigefügt.

bleibt. — Bevor wir jedoch zu diefer Begründung übergehen, möge uns noch ein allgemeiner Rückblick auf die durchlaufenen achtzehn Jahrhunderte gestattet seyn.

Bergleichen wir vor Allem die wirklichen Mitglieder der christlichen Kirche überhaupt mit den gebildeten Griechen und Römern im ersten und mit den außerkirchlichen Selbstdenkern im jezigen Jahrhundert, so finden wir als charafteristisches Unterscheidungsmerkmal, daß die ersteren, in Religionsangelegenheiten sich einer äußerlich en Autorität unterwersend, glaubten; die beiden letzteren hingegen dasselbe oder Anderes nur deshalb für wahr hielten, weil sie es durch vermitteln de Geistesthätigkeit sich angeeignet hatten. In die= seziehung theilt sich die Kirchengeschichte in zwei große Ab= schnitte, von welchen der erste durch die allmählige Ausgeburt, der andere durch die allmählige Ausgeburt, der andere durch die allmählige Ausgeburt, utorität sich ausgeichnet.

In dem erften feben wir dem unmittelbaren Glauben an Chriftum - den Glauben an die Apostel, und diefem den an die apostolische Ueberlieferung folgen. Beiterhin geftaltet fich die Autoritat des Rlerus, der besonderen und fogen. allgemeinen, in Bahrheit aber schon particularen, Dann tritt die Autoritat der Rirchenverfammlungen. romischen und der ihr anhängenden gesammten abendländis fchen Rirche gegen die der morgenlandischen in die Schranfen; Die Autoritat der abendlandischen Sierarchie concentrirt fich in der romifchen Rirche, diefe endlich verperfonlicht fich in dem Pabfte, als einigem, unfehlbarem, unverantwortlichem Stellvertreter Christi und Dberherrn der Belt. Diesem unbebingt ju glauben und ju gehorchen, wird Bedingung des Beiles in diefer und in ber anderen Belt, und die Autoritat, die vou bem Einen Chriftus ausgegangen mar, hat in Diefem feinen angeblich einzigen und eigenften Stellvertreter - ihre irdifche Bollendung, aber eben damit auch ihr lettmögliches Biel erreicht \*).

\*) Der römische Rate dismus lehrt: P. H. de ord. sacr. c. 51. "Praeter hos omnes (scil. Episc. et sacerd.) cath. ecclesia romanum pontificem maximum, quem in Ephesina synodo Cyrillus Alexandrinus Archiepiscopus, totius orbis terrarum patrem et patriar-

über bas Erziehungswesen einräumte. Und bennoch beugte ber Klerus sich abermals unter die weltliche Gewalt und vermied bas Märtyrthum, welches im Jugement doctrinal der Geistlichkeit betreffenden Falles zur Pflicht gemacht worden war. Nur im Stillen confpirirten die Saupter und verbanden sich mit den ungläubigsten Revolutionairs, um den König zu fürzen, und zulegt — eine Verfassung zu decretiren, — welche völligste Religions=, Erziehunge-, Vereins=, Sprech= und Prefirel= heit — garantirt!!! Procumbit humi....

Bon diefem Eulminationspunkte aus, — auf welchem die formelle Einheit auf Kosten der wahrhaften Allgemeinheit, und die Autorität auf Kosten jeder Freiheit und Selbststän= digkeit momentan zu Stande gekommen, — war nur mehr eine, hinsichtlich der alten Form, rückgängige, aber dem inneren Le= ben nach wahrhaft vorschreitende, Bewegung möglich. In der That sehen wir nun zunächst die weltliche Autorität und die Selbstständigkeit einzelner Laien sich der pähstlichen Allge= walt entgegenstellen und entgegenbehaupten. Bald darauf spaltet vorübergehend sich das Pahstthum selbst und nöthigt das römisch-katholische Episcopat, seine früheren Rechte zu vin= diciren, wie dasselbe jedoch nun nicht mehr kraft unmittelbaren

cham appellat, semper venerata est... Quamobrem omnium fidelium et Episcoporum, caeterumque antistitum — pater ac moderator universali ecclesiae, ut Petri successor, Christique Domini verus et legitimus vicarius praesidet." - Da wir uns aber noch offer auf biefen Ratechismus berufen werden, und bie mobernen, fowohl geift= lichen als weltlichen, Ratholiten gar burftige Kunde von ben mahrhaften Autoritäten ihrer Kirche haben, manche Rirchenlehrer biefelben fogar verläugnen, fo haben wir hier zu erweifen, bag ber eben genannte Rates cismus, nachft ben Befchluffen ber allgemeinen Rirchenverfammlungen, bas bochfte Anfeben anfpricht. Ein Geiftlicher, weicher biefen Katechismus im 3. 1744 zu towen herausgegeben, giebt als Beranlaffung zur Ab-faffung beffelben zur Seit ber Erid. Kirchenversammlung an: Lutherana haeresis, cam animarum ingenti clade, mirum quantum subrepit... Hydra non una secanda est, manus multas poscit hoc opus, quibus ut arma subministrent patres (Trid.), parochos, qui tunc temporis erant plerique omnes tum scientiae, tum religionis expertes, edocendos suscipiunt etc. (praef. p. V.). 3meimal murbe nun von ben gelehrtesten Theologen an diefem Kat. gearbeitet, vom 26. Febr. 1562 bis Dec. 1563 und zu Rom von 1563 bis 1566, und als er beendigt, ließ Plus V. ihn nochmals von anderen Gelehrten prüfen und burchsichten, uns ter Aufsicht von P. Manutius zu Rom brucken, und zugleich ihn ins Italienische, Französische, Deutsche und Polnische übersegen. Dann empfahl er ihn burch mehrere Bullen, und Gregor XIII. approbirte ihn von Reuem burch Breve vom I. 1583. Von nun an haben die Papfte sich immer auf ihn, als auf eine firchliche Autorität berufen. Aber auch ber Episco-pat erkannte ihn als folche an, wie sich erweifet burch die Synobalbefcluffe von Mailand (unter bem heil. Borromaus) 1565, 1569, 1577, von Benevent 1567, Ravenna 1568, Salzburg 1569, Genua 1574, Melun (a Clero totius Galliae) 1579, Rouen 1581, Borz beaur 1582, Zours 1583, Rheims 1583, Air 1585, Zouloufe 1590, Avignon 1694, Aquileja 1586, und burch fehr viele Diocez fanz Synoben. Des heil. Borromäus Freund Valerius, Carb. und Biz fchof von Berona fcrieb aber ad Acolyth. Veron. in Betreff biefes Rate: chiemus u. a. Folgendes: ut sancta Mater ecclesia, spiritu sancto edocta, non homo quispiam, vocem emittere, et omnes docere videatur..... Quanto aequius vos — egregium (hunc) librum, dictante spiritu sancto, patrum qui in Concilio Tridentino aderunt, decreto scriptum, et Christi vicarii auctoritate, octies legisse diligenter, atque etiam descripsisse etc.

Glaubens, fondern fraft firchenrechtlicher Demonstration in Befit nimmt. Bie nun aber den episcopalischen Rirchenverfammlungen wiederholt fich papistifche entgegenstellen, werden Die Kirchgläubigen veranlaßt, auf altere Autoritaten gurückzugeben, und finden in diesen die Rechte der Upoftel = und Chriftglaubigen, abgesehen von ihrer fleritalischen Eigenschaft, ver-So wird denn der Autoritat der hierarchie die der zeichnet. älteften Ueberlieferungen, und zulest die der heiligen Schriften entgegengestellt und gegen fie durchgefochten. ગ્રાક aber auch die Schriftgelehrten ihr anfängliches Unfehen burch jablreiche Spaltungen eingebußt, tritt der allgemeine Denfchenverstand und das allgemeine Menschengefuhl wieder in feine unverjährbaren Rechte ein, und führt unabwendlich und auf immer die herrschaft der geschichtlichen Autorität, als folcher, ihrem Ende zu, wie die perfonlie che des Pabstes fich felbst zuerft durch himmelschreiende Lafterhaftigkeit, dann durch lang anhaltende Spaltung des Einheitspunftes, durch Gunft- und Billführherrschaft in disciplinarischen, durch anti=evangelische Dogmendeutung und zus lett durch schwankende, politisch = berechnende Machgiebigkeiten und nachdrucklofe Drohungen vernichtet hatte \*). .

19

Die Geschichte der christlichen Kirche läßt sich diesemnach als eine fortlaufende Metamorphose und Metempsychose der Autorität betrachten, und gerade diese Betrachtungsweise erleichtert um Vieles die genaue Bestimmung der mannigfaltigen in ihr auf- und wieder untergegangenen Gestirne, Metcore und Dunstbilder.

Dunftbilder, Ulle Christen wollen Gott glauben, und meinen auch wirklich dem gottlichen Geiste oder ber ewigen Verugaft, die als ausgesprochen, das gottliche Wort, oder die eibige Bahrheit ift, zu glauben. Gie unterscheiden sich von einander zunächst darin, daß jede hauptparthei irgend ein sprechendes Befen, oder ein gesprochenes Wort für das einzige oder doch hochste Drgan, des gottlichen Geistes hält. Go glaubten bie griechischen Katholisen, daß durch die morgenländische Kirche sich ber Geist Gottes ausgesprochen habe; die Römisch-

<sup>\*)</sup> Wir erinnern nur an Pauls V. Händel mit Benedig, an die spås teren Frrungen der Påhsste mit Portugal, Frankreich, Parma, Deskreich und Napoleon. — Besondere Erwähnung verdient die Bulle sedes apostolica Ciemens des XII. vom 9ten Juli 1732, worin derselbe die sächste Richen autheraner zum Rücktritt in die katholische Riche anzulocken sucht, daß er sie im Besis der vor 2 Jahrhunderten säuleins Rirz chengüter zu stören verspricht: non obstantidus — quidusvis apost. ac uniersalidus, provincialidusque et synodalidus Concilis editis generalidus v. spec. constitutionidus, — ac etiam juramento, consirmationse apostolica vel quavis tirmitate alia roboratis statutis etc.

tatholischen hingegen glanden, daß die ewige Vernunft nur durch den Mund des mit dem Pabft vereinigten Episcopats sich fund gebe, wie denn auch unter den Differenzpunkten zwischen der griechischen und römischen Kirche, außer dem Priefter-Edilbate, nur das Primat des Pabstes als wesentlich angesehen werden kann. haben wir nun im Vorhergehenden angebeutet, wie dieses specifisch romische Moment der abendlandischen Kirche durch immer größere Ubscheidungen oder Spaltungen der christlichen Kirche entstanden, und durch immer größere Ubsonderungen und innere Spaltungen in der abendländischen Kirche felbst bereits fast zur bloßen Rominal-Autorität zusammengeschwunden ist, so haben wir dasselben herige dessen formelle Charafteristift gegeben worden ist.

П

Da dem katholischen Glauben zusolge, die ganze Bahrheit bereits vorhanden ist in Schrift und Ueberlieferung, da der heiligmachende Geist überhaupt etwas von den Menschen Unabhängiges, vom Vater und Sohne Ausgehendes und burch die Priester nur als durch Kanäle") Hindurchgehendes, endlich die Verfassung und Disciplin der Kirche in allem Wefentlichen auch ein bereits für immer Fertiges ist, so bleibt für die Wirtsamteit des Pabstes in der Hauptsachen nur die ganz formale Bestimmung übrig, das Vorhandene und Gegebene zu bewahren \*\*). Dies beruht näher auf folgenden Vorausepungen:

\*) Bir gebrauchen hier nur einen Ausbruck Augustin's, welcher im Tract. 5. in Evang. Joh. sagt: Qui suerit superbus minister, cum diabolo computatur, sed non contaminatur donum Christi. Quod per illum sluit, purum est; — puta quia ipse lapideus est; per lapideum canalem transit aqua ad arcolas etc.

per lapideum carialem transit aug ad arcolas etc. \*\*) Die Bulle Clemens VIII. vom 17. Dct. 1595 in Betreff bes Snber beginnt fo: "Sacrosanctum Catholicae fidei depositum, sine quo Deo placere, aut aeternam salutem consequi nemini licet, ut salvum in ecclesia Dei perpetuo conservaretur, posterisque inviolatum traderetur, pastoralis ron. pontificum vigilantia summo semper studio laboravit. Ipsi enim a Christo domino, hujus tam pretiosi depositi auctore, et illud fideliter custodiendi, et bonum semen patrisfamilias, ab ininici hominis zizaniis discernendi, et eccl. salutari doctrina aedificandi, praecipuam curam, summanque potestatem, in Beat. Petro apostolorum principe acceperunt. Quocirca s. m. Gelasius I. et Gregorius IX., aliique complures rom. pontifices, — ut hanc fidei cath., doctrinaeque integritatem, salvam incorruptamque in eccl. Dei retinerent, — adversus fidei hostes se ipsos opponentes, ne illorum dolis et insidiis. imprudentes et simpliciores homines caperentur, — prava a rectis sejunxe1

1) Chriftus ift, der Kirche zufolge, gesendet, eine Heilsanstalt für die gefallene Menschheit zu gründen, die deshalb nur durch wirkliche Zheilnahme an derselben vom ewigen Lode gerettet werden fann \*).

2) Diefe heilsanstalt gründete Christus auf Petrus, den Felfenmann, den er ausdrücklich zu feinem Nachfolger und Stellvertreter erfor und ihn hiezu mit der Vollmacht, die heerde der Gläubigen zu weiden, und mit der höchsten Bind= und Lösgewalt ausstattete.

3) Diefem Auftrag zufolge liegt nun vor Allem den Rachfolgern Petri ob, die Reinheit des Glaubens und die Einheit des fürchlichen Lebens zu bewahren, und zu diefem Bwecke die gesammte Christenheit in der Ordnung zu erhalten, ohne welche jene Aufgabe, durch deren köfung das ewige heil der Renschen bedingt ift, nicht erfullt werden fann \*\*).

4) Diefe Ordnung erheischt unabweislich, daß alle Unterhirten dem Oberhirten, daß alle Bischofe und Priester dem Pabste Gehorfam schwören und alle Schafe, oder Laien, zur unbedingten Unterwürfigteit, zum sogenannten heiligen Gehorfam unter die Hierarchic, als der Mittlerin zwischen Gott und den gewöhnlichen Menschen \*\*\*\*), verpflichtet,

runt etc." — Mit Recht stellt baher auch Balter in feinem Lehrbuche bes Kirchenrechts (5te Aufl. E. 246.) als ersten Geschtepunkt, auf welchen die Regierungsrechte bes Pabstes zurüczuführen sind, auf: "Rechte, bie zur Erhaltung der Einheit in dem Glauben, den Gitten und ber allgemeinen Disciplin nothwendig sind." — Eben so lehrt ber römische Katechismus (ad parochos) P. I. art. 9. c. 14.: "der Rachfolger Petri sey das sicht bare haupt der Rirches de guo suit illa omzium patrum ratio, et sententia consentiens, hoc visibile caput fusse." Da aber die Einheit wurde, die Stefehle bes hauptes einer Prüfung zu unterwersen, so folgt von selbst, das schlen wirde, als baburch, das ben Gliedern gestattet wurde, die Besche bes millen bie gesammt ichten und weientlichsten Bestimmung bes Pabstes willen bie gesammte Kuche zum heiligen Schorfam verpflichtet fevn muß. —

\*) "Universalis etiam ob eam causam dicitur (ecclesia), quod omnea qui salutem aeternam consequi cupiunt, eam tenere et amplecti debeant, non secus ac qui arcam ne diluvio perirent, ingressi sunt. Haec igitur veluti, certissima regula tradenda est, qua vera et falsa ecclesia judicetur." Catech. Rom. P. I. art. 9. c. 14.

\*\*) Quemadmodum haec una ecclesia errare non potest in fidei ac morum disciplina tradenda, cum a spiritu s. gubernetur, — in caeteras omnes, quae sibi ecclesiae nomen arrogant, ut quae diaboli spiritu ducantur, in doctrinae et morum perniciosissimis erroribus versari necesse est. Cat. Rom. P. I. art. 9. c. 19.

\*\*\*) Im rom. Ratech. P. 11. de Ord. sacr. c. 2. heißt es: "Cum Episcopi et sacerdotes, tamquam Dei interpretes et internuntii qui angehalten und nothigenfalls durch kirchliche Strafen, im anflersten Falle durch Beihulfe des weltlichen Urmes gezwungen werden — um Uller, wie um ihres eigenen ewigen heiles willen.

5) Diefer heilige Gehorfam muß ein unbedingter fepn, so daß die Gläubigen nicht blos das Selbstwollen den Befehlen der Oberen und vor Allem des obersten Hirten, sondern auch jedes Selbstdenten und jede Eigenmeinung und besondere Ueberzeugung vor der einmal festgestellten Lehre und Glanbensentscheidung der Kirche, und wenn diese noch nicht gesprochen hätte, vor dem Ausspruche ihres Oberhauptes—nnterdrücken und nöthigenfalls ausdrücklich verläugnen und abschwören \*).

dam sint, qui ejus nomine divinam legem, et vitae praecepta homines edoceant, et ipsius Dei personam in terram gerunt; perapicuum est, eam esse illorum functionem, qua nulla major excogitari possit. Quare merito non solum Angeli, sed Dii etiam, quod Dei immortalis vim et numen apud nos teneant, appellantur." — Eod. c. 11:, "Jurisdictionis potestas tota in Christi corpore mystico versatur; ad eam enim spectat Christianum populum gubernare et moderari, et ad aeternam coelestemque beatitudinem dirigere." — Gap. 50. heißt es fogar Bezugs ber Delung ber Sanbe bei ber Priefterweiße: "Quibus caeremoniis et verbis interpres, ac mediator Dei et hominum constituitur: quae praecipua sacerdotis functio existimanda est." —

\*) Nachdem das Dbige bereits geschrieben war, lefen wir noch im biesjährigen Juliheft bes Ratholiten G. 12. folgendes, bas Gefagte vollkommen Beftätigende: "Der Gehorfam ift es, welchen Gott um des volltommenen Gehorfams und ber Berdienste Chrifti willen aus Enade als Berbienst uns anrechnen will. Diefer Gehorsam ift eine volltommene Unterwerfung bes eigenen Billens unter ben Billen Gottes, .... eine Unterwerfung bes ganzen Willens, fowohl besjenigen, ber bie Erkenntnis, als besjenigen, ber bie handlungen beftimmt, alfo fowohl bes Glaubens, als ber Berte. " Und G. 26: "Der fatholifche Chrift bewirkt fein Geelenheil mit Furcht und Bittern ; - Demuth und Gehorfam ift fein Bandeln fomohl im Glauben als in ben Berten. "- Es ift bies aber im Wefentlichen nichts Underes, als was ichon ber romifche Ratechismus gelehrt hat, P.I. art. 9. c. 21 .: "Cum igitur hic articulus non minus quam caeteri, intelligentiae nostrae facultatem et vires superet; jure optimo confitemur, nos Ecclestas ortum, munera, et dignitatem non humana ratione, sed fidei oculis intueri." Dann ebenb. praef. c. 27.: "Hic de ea (fide) loquimur, cu-jus vi omnino assentimur iis quae tradita sunt divinitus. Hanc autem ad salutem consequendam esse necessariam, nemo jure dubitet. -- (Fidei enim) virtus efficit, ut id ratum habeamus, quod a Deo traditum esse sanctissimae matris ecclesiae auctoritas comprobavit. "— unb P. I. art. I. c. 4.: "Jam vero ex iis quae dicta sunt, consequitur, eum qui caelesti hac fide cognitione praeditus est, inquirendi curiositate liberum esse. Deus enim, cum jussit nos credere, non divina judicia scrutanda, eorumque rationem et causam perquirendam nobis proposuit; sed immutabilem fidem praecepit. quae efficit, ut

6) Den Hirten aber, und namentlich den Bischofen, als Nachfolgern der Apostel, und vor Allem dem Pabste, als dem Bischof der Bischofe, liegt es dagegen ob, alles dasjenige von der Gläubigen Seerde fern zu halten, oder, wenn dies nicht möglich war, Alles wieder zu entfernen, was die Gläubigen vom Wege zur ewigen Seligkeit, was sie von dem alleinseligmachenden Glauben, was sie von dem hierzu nothigen kirchlichen Gehorfam abführen könnte.

7) Um diefer heiligsten aller Pflichten genügen zu können, muffen daher die Hirten überhaupt das Recht haben, den Släubigen das Unhören und Lesen glaubensgefährlicher oder disciplinbedrohender Reden und Schriften, und das Aussprechen, Riederschreiben und Befauntmachen ungeprüfter Meinungen zu verbieten "), wie denn namentlich der Pabst das unbeschränfte

animus in aeternae veritatis notitia conquiescat. Ac profecto cum Apost. testetur (Rom. 3, 4.): "Deus verax est, omnis autem homo mendax." — fides itaque, seclusa omni non solum ambiguitate, sed etiam demonstrandi studio tenenda est."

\*) Concil. Trident. sess. IV. (1546) Decr. de edit. et usu sacr. libr.: "Praeterea ad coërcenda petulantia ingenia decernit, ut nemo suae prudentiae innixus, in rebus fidei, et morum ... s. scripturam ad suos sensus contorquens, contra eum sensum, quem tenuit et tenet s. mater ecclesia, cujus est judicare de vero sensu et inter-pretatione scripturarum ss. etc. ipsam script. s. interpretari au-deat; etiamsi hujusmodi interpretationes nullo unquam tempore in lucem edendae forent, qui contravenerint, \_ puniantur" etc. Die-fen, und ben weiteren, hinfichtlich ber zu verbietenden Bucher, gefaßten Befchuffen ber trident. Kirchenversammlung zu entfprechen, erließ Pius IV. bereits am 24. Marz 1564 eine Bulle, welche fo beginnt: "Dominici gregis custodiam Domino disponente praepositi — noa desistimus, ipsi gregi ab inminentibus periculis, quanta maxima possumus cura et diligentia praecavere, ne propter negligentiam nostram pereant oves, quae pretios. Dom. n. J. C. sanguine sunt redemptae." (Als ob bie Kinber bes himmlifchen Baters, bie vom Sohne erlöfet, vom beil. Geifte in ber Zaufe wiebergeboren, — burch bie Nachläffigteit eines rimifchen Schwachtopfs ober Bütlings — benn auch folde waren ichon mehs rime Manifonen burch Erlingerter Kniffi — zu Grupbe gehen finne rere Menschenalter burch Stellvertreter Chrifti, - zu Grunde geben tonn= ten !) Beiterhin heißt es: "cum librorum ab haereticis editorum lectio, non modo simpliciores homines corrumpere soleat, verum sacpe etiam doctos eruditosque in varios errores, et a veritate fidei catholicae alienas opiniones inducere, huic quoque rei esse duxi-mus providendum." Dann: "nos saluti animarum consulere — cupientes, ne libri et scripta quae (in indice) improbantar, sive ut haeretica etc. sive ut aliqua correctione sallem indigentia, posthac a Christi fidelibus legantur .... ipsum indicem, una cum regulis eis propositis auctoritate apostolica — approbanus, — et ab omnibus Universitatibus cath. etc. observari approbanus, — inhibentes omnibus et singulis, tam ecclesiasticis personis — cujuscunque gradus, ordinis etc., quam laicis, — ne quis contra earum Regularum praescriptum, aut ipsius prohibitionem indicis, libros ullos legere habereve audeat, si quis autem - haereticorum libros etc. legerit, habueritve, ipso jure in excommunicationis poenam incidat, camque ob causam in cum

Necht hat, nicht blos gefährliche Schriften zu vernichten, fonbern auch der ganzen Airche über gefährliche Puntte unbedingtes Schweigen aufzuerlegen.

8) Ebendaraus geht aber auch das Recht und die Pflicht hervor a) far die Priefterschaft: die gesammte Erziehung der Laien, b) für den Episcopat: die Bildung, Prüfung und Unstellung der sogen. gemeinen hirten, und c) für den Pabst: die Prüfung, Berufung und Einsetzung der Bischöfe ausschließlich anzuordnen und zu leiten.

9) Ebendaher liegt also der Geistlichkeit ob, den Laien besonders die Schriften fern zu halten, welche, wie 3. B. der Urtert der heil. Schriften, sie zu widerkirchlichen Eigenmeinungen und zu Bedenklichkeiten an der Richtigkeit der tirchlichen Ueberlieferungen und an der Christlichkeit ihrer Sazzungen, oder, wie die eigentlich philosophischen und vernunftrechtlichen Schriften, sie zum Bezweiseln oder sogar zum Bestweiten der Unschlarkeit der Kirche, der Rechtmäßigkeit ihrer unbedingten Herschaft und ber alleinseligmachenden Eigenschaft berselben veranlassen könnten.

10) Es liegt ebendaher a) der Geistlichkeit ob, die kaien von jedem unmittelbaren Verkehr und namentlich von ehelicher Verbindung mit Andersgläubigen abzuhalten; b) den Bisch 5fen: die fünftigen Priester in Abgeschiedenheit von der Welt und in strenger Abhängigkeit von ihren Vischsen; zu erziehen; c) dem Pabste: die Vischse, dann durch diese die Priester, und durch diese alle Gläubigen in ununterbroch ener Verbinbung mit dem heil. Stuhle, als dem Mittel= und Einheitspunkte der ganzen Kirche, und in strengem Gehorfam unter dem Stellvertreter Christigu erhalten.

11) Die weltlichen Machthaber hingegen muffen fich in Allem — denn Alles ist naheres oder entfernteres Mittel oder Hindernis der Seligkeit — der Hierachie unterwerfen, und eben deshalb sind dann die Unterthanen zur strengen Unterwürfigkeit unter ihre durch die Hierarchie von Gott eingesetzen, oder gesalbten oder genehmigten weltlichen Obrigkeiten verpflichtet.

12) Der Pabst aber ift, als Stellvertreter Ehrifti, wie biefer berufen, die Welt zum heile zu führen durch Bewahrung der Einheit des Glaubens, der Sitten, der Disciplin und der durch ihn vermittelten Ueberlieferung des heil. Geutes, daher denn auch nur ihm die Fulle der oberherrlichen Gewalt zu-

tanquam de haeresi suspectum inquiri et procedi liceat... qui autem libros alia de causa prohibitos legerit, habueritve, praeter peccati mortalis reatum Episcoporum arbitrio scvere se noverit puniendum."—

fieht, alle andere Gewalt aber von ihm nur abgelettet ift. Als oberster Fürst der Rirche ift er, wie Petrus, nur Christo, oder, was dasselbe ist, wie dieser, nur Gott verantwortlich. Als der Fets endlich, auf welchen der herr feine Kirche gegründet hat, ist er vorzugsweise mit allen den Gaben des heil. Geistes ausgestattet, welche zur unerschütterlichen Fortdauer der Kirche unentbehrlich sind \*). ---

## III.

12

Das im Vorhergehenden aufgestellte System ift nun, um mit der Kirche zu sprechen, das nathlose Gewand, mit welchem Ehristus, um auf Erden zu wandeln, sich bekleidet hat, und welches im Lause der Jahrhunderte von dem immer gegenwärtigen heil. Geiste zu demjenigen ausgewirkt worden ist, was wir als romische fatholische Rirche in der Geschichte vorsinden. Wir haben nun zwar im Vorhergehenden angedeutet, wie dieses höchst folgerichtige System, welches hauptsächlich dieser feiner Folgerichtigseit feinen längeren Bestand verbankt, seine äußere Wirklichkeit nach und nach eingebüßt, und jest seine volle Anertennung nur in den Schriften der sogen. Papisten oder Ultramontanisten finden möchte. Es könnte demnach von solchen Kirchgläubigen, welche das System ihrer Kirche weder historisch aufzusaffen noch philosophisch zu erkennen sich die Mühe nehmen, sondern überhaupt nur vermittelst mo-

<sup>\*)</sup> Es granzt fast an's Unbegreifliche, wie biefe aus bem ganzen Leben und Spftem ber Rirche unausbleiblich hervorgehende und hervorgegangene Biellung des Pabstes verlannt werden tonne, ba doch sogar die meni-fiche Concilien das oben Angeführte vollkommen bestätigen. So erklärt die vierzehnte drumen. Rirchenversammlung, die im 3. 1274 zu Eyon von mehr als 500 Bischofen gehalten worden: "S. Romana ecclesia summum et plenum primatum et principatum super universam ecclesiam cath. obtinet, quem se ab ipso Domino in b. Petro, - cujus Rom. pontifex est successor, cum potestatis plenitudine recepisse - recognoscit. Et sicut prae caeteris tenetur fidei veritatem defendere, sic et si quae de fide subortae fuerint quaestiones, suo debent judicio deliniri... Eidem omnes ecclesiae sunt subjectae, et ipsarum praelati obedientiam et reverentiam sibi dant. Ad hanc autem sic potestatis plenitudo consistit, quod ecclesias caeteras ad sollicitu-dinis partem admittit ... " Ebenso erflärt bie siebenzehnte blumen. Synobe zu Bafel: in respons, synod. a. 1432: "Summus pontifex --quod solus in plenitudinem potestatis vocatus sit, alli in partem sollicitudinis etc., ista plane fatemur et credinus" etc. Endlich bie achtzehnte zu Florenz 1439: "Diffinimus s. apost. sedem et rom. pontificem, in universum orbem tenere primatum, et ipsum pontif. rom. verum (esse) Christi vicarium, totiusque ecclesiae caput et omnium Christianorum patrem ac doctorem existere; et ipsi in b. Petro pascendi, regendi et gubernandi universalem ecclesiam a Dom. n. Jesu Chr. plenam potestatem traditam esse." —

berner Darftellungen von ihm Kunde erhalten haben, — von folchen könnte in Frage gestellt werden, ob denn das oben aufgesuhrte System noch wirklich Glauben und Lehre des romischen Stuhles fen, mit velchem in Glauben und Lehre übereinzustimmen doch unabläugbar Bedingung des wirklichen Einsseyns mit der romische fatholischen Kirche ist \*). Um diesem möglichen Zweifel nun gleich vorab zu begegnen, wollen wir aus officiellen und amtlichen Aussprüchen der vier vorletzten Pabste dasjenige hier wörtlich anführen, was völlig unzweideutig die unveränderliche Sichselbstgleichheit des romischen Kirchenspftems beurfundet. —

So lefen wir — um mit dem Unfang der neuefien Beit, nämlich mit dem offenen Rampfe der Freiheit gegen Rom, zu beginnen— in der Aurede, welche Pius VI. am 29. März 1790 an die Cardinale gehalten, daß die, von der französsischen Mationalversammlung erlassenen "verruchten Decrete" über die bürgerlichen Verhältnisse der Geistlichkeit, "die Religion felbft angegriffen und dem apostolischen Stuhle Rechte geraubt." So sey namentlich 1) "Jedem die Freiheit gegeben worden,

<sup>\*)</sup> Noch im Juniheft bes vorjährigen "Ratholiken" heißt es G. 287.: "Die Conformität unferer Glaubens: und Sittenlets ren mit benen ber romischen Kirche, wo ber Stuhl Petri und feine Berheißungen mit benen aus ihnen fließenden Obliegenheiten und Gerechtfamen von Gottes Borfehung firirt worden ift, ift bas Grunb= bedingnis, auf welchem bie Einheit, bie Allgemeinheit und bie Apoftolicitat ber Rirche fich unverfehrt erhalten, brei wefentliche Eigenschaften und Mertmale ber mahren Rirche, aus benen bie Deiligteit als viertes Mertmal hervorgeht." - Ebenfo im ersten biesjährigen Deft ber neuen theologifchen Beitfchrift, herausg. von Pleg (Bien), S. 151.: "Alle Rationen tommen barin uberein, ,bag bie Rirche nur baburch Rirche Christi beißt, daß die Glaubigen in dem rechtmäßigen Pablt fich einigen." Und S. 153.: "Die Rirche ift allererft eben dadurch allg emein, daß die Glaubigen mittelst ber von Christus aufgestellten Apostel und ihrer Rachfolger, der Bifchofe, in dem Primas der Bifchofe geeiniget find." Daffelbe lehren alle rechtglaubige Dogmatiker und Canoniften in allen Landern, baber 23 alter (Lehrb. bes Rirchenrechts 5te Aufl. 1831. G. 21.) vom rom. = fath. Stanbpuntte aus richtig bemertt: "Der rom. Stuhl wird feit ben alteften Beiten als berjenige an= ertannt, mit welchem alle Uebrigen zusammentreffen muf-fen, und auf welchen die Einheit der Rirche gegründet ift. Das einige, wahre, apostolische Episcopat ift also in ben mit ber rom. Kirche vereinig-ten Bischöfen enthalten." (Beilaufig mag jedoch angemerkt werden, daß Balter als das älteste Zeugniß aus jenen altesten Beiten nur die vielbeutige und vielbestrittene Stelle bes Srenaus († 201) anführt aus adv. haer. 111. 3. "ad hanc enim (rom.) ecclesiam propter potiorem principa-litatem necesse est omnem convenire ecclesiam." Als nåchftåltefte erft zwei Stellen aus Cyprian († 258), nämlich Ep. LV. und de unit. eccl., - welcher Lestere jeboch durch die That bewiefen hat, wie er biefe Stellen wohl in anderem Sinne genommen haben mag, als Rom fie fpater nabm. -

in Religionsfachen zu benken, wie ihm beliebe, und feine Gedanken ungestraft zu außern. 2) Die Unfatholi= schen seven zu allen Uemtern fahig erklart, "3), alle Rid= ster zum Austritt geöffnet, " und 4), alle geistliche Guter als ber Nation angehörig erklart, und die Zehnten abgeschafft worden \*). "

Dem Könige von Frantreich aber schrieb derselbe Pabst unterm 10ten Juli dess. "der Pabst sen Gtatthalter Christi auf Erden; " als solcher habe er die Pflicht, dem Könige zu erklären, "daß, wenn er die Decrete in Betreff der Klerisei billige, er die gauze Nation in allgemeinen Irrthum verwickle, und fein Reich zu einer Kirchentrennung hinreifen werde \*\*).

An bie ihm treugebliebene französische Klerifei fchrieb Pins VI. am 10. Marz 1791, "die franz. Constitution wolle die fathol. Religion vertilgen, weil fie entscheide, es fey ein unwandelbares Recht, daß der Menfch im Rreife bes gesellschaftlichen Lebens alle mögliche Freiheit genieße, daß er in Betreff der Religion nicht beunruhigt werden, fondern nach Belieben von der Religionslehre Alles, mas er wolle, denten, reden, fchreiben und durch den Druck betannt machen durfe. Diefe wahren Mißgeburten grunbeten fich in ihrem System auf die unter allen Denschen bestehende Gleichheit und Naturfreiheit. -- Dieses abgeschmactte Freiheitsinftem fen auch das ber Baldenfer und Beguarden gewefen, welches von Elemens V. mit Bestätigung bes allgemeinen Kirchenraths von Bienne (Cap. 3. in Clement. Tit. de haeret.) verbammt worden." Es fey "ein Unterschied zu machen zwischen den Menschen, welche immer außer dem Schooße der Rirche gelebt, und jenen, welche fich durch das Sacrament der Laufe der Rirche unterworfen Die ersten" (alfo nur die Nichtgetauften überhaupt; haben. denn auch die von Regern verrichtete Laufe macht den Laufling zum Unterthan der rom. = kathol. Rirche) ,, durften zur Leiftung des fatholischen Gehorsams nicht gezwungen werden, wohl aber die Anderen." Diefer Unterschied fen noch unlängst ,von Benedict XIV. (in feinem Berte von der Seligsprechung L. 3. c. 17. n. 13.) erwiefen worden \*\*\*)."

<sup>\*)</sup> Bollständ. Sammlung aller Briefe 2c. unfers heil. Baters Pius Pabst VI. 2c., überf, von Dr. A. Guilleaume. Münster 1797. B. I. S. 1 – 5.

<sup>\*\*)</sup> Ebenb. G. 10 - 22.

<sup>\*\*\*)</sup> In gleichem Sinne nennt berselbe Pabst in der am 26. Sept. 1701 gehaltenen Anrede ",bas Edict von Nantes, von ber Duldung der Reger," vor beffen herstellung der Pabst "so sehr durch

Beiterhin geht das Schreiben "zu dem Raube ber Kirchengater uber, dem zweiten Irrfas des Marfilius von Pabu a 2c., welcher fich in der Conftitution Johanns XXII. 2c. verdammt finde." Die Theilnehmer an diefem Raube werden aber an "die Rache erinnert, fo ber herr an heliodor und feinen Mithelfern ausgeubt \*)." - Im Begleitungsfchreiben an ben Konig wird noch zugefügt: "baß derjenige bas Brandmal des Reperthums nicht vermeiden könne, der den burgerlichen Eid leifte;" der König aber wird an den Eid erinnert, den er am Lage feiner Kronung geschworen, "die canonifchen Rechte der Rirche und eines jeden Bifchofs ju vertheidigen und zu beschützen \*\*)." In einem pabstilichen Schreisben endlich an fammtlichen Klerus und an bas gesammte Bolt des französischen Reichs vom 13. April deff. 3. werden n. A. die Franzofen ermahnt, ,nichts Semeines mit ben Ein-gedrungenen (Geiftlichen) zu haben, — da Riemand ein Mitglied von Chrifti Rirche fenn tonne, wenn er mit ibrem fichtbaren haupte nicht vereint fen \*\*\*)." An die eid weigernden Geiftlichen fchrieb fpaterhin (unterm 13. Juni 1792) berfelbe Pabit: "eines fchweren Lafters fegen Diejenigen (Geifflichen) schuldig, welche den Burgereid abgelegt, fraft deffen sie versprechen, die Verfassung zu befolgen, welche zum Theil tetzerisch, zum Theil schismatisch sey; noch großer aber fen das Derbrechen desjenigen, der dasjenis ge in Erfullung bringe, mas er durch ben Eid verfprochen. — Immer habe die Kirche die freiwillig jur Reterei Uebergetretenen firenger behandelt, als die gebo= renen Reger und Schismatiter, weil fie viel ftrafbarer fegen. Reiner der Eidgedrungenen (des niederen Rlerus) fen losaufprechen, wenn er nicht vorher den Burgereid abgeschwos ren und eidlich versprochen, dem apostolischen Stuhle, fowie den recht maßigen Bifchofen zu gehorchen +)." — Endlich erklarte Pius VI. in einem geheimen Confiforium am 17. Juni 1793: "die einzige Religion, welche ber Surft annehmen, bewahren und mit aller Macht band-

\*) Cbenb. I. G. 76-169.

\*\*) Ebenb. I. 170 ff.

\*\*\*) Gbenb. I. 193 - 224.

+) Ebend. II. 100 - 116.

Breve vom 14. Juli 1787, gewarnt habe,",, ein pefthauchenbes Ebict, welches jene Uebel erzeugte, bie nun bie Religion und ben Staat zerfleischen und umwälzen, welches daher von feiner Geburt an verdient hatte, von dem apostol. Stuhle verworfen zu werben (burch Constit. Clement. VIII. den 20. Aug. 1599)."— S. Guilleaum etc. II. 15.—

haben muß, ist die romisch=katholische. Diejenigen, fo anders denken und die Religionsfreiheit wollen, werden mit den Gotteslaugnern und Politikern vom himmelreich ausgeschloffen. Nichts ist thorichter, als die Behaup= tung, daß ein Jeder in seiner Religion selig werden tonne<sup>\*</sup>)." Die hier angesührten Stellen werden genügen, die romische Nechtglaubigkeit Pius VI. zu erhärten. Aus den zahlreichen Breve's und sonstigen Amtsschreiben feines Nachfolgers ließe sich eine noch weit reichere Sammlung aufstellen zu wir muffen aber, um nicht zu ausführlich zu werden, uns auf Beniges, uns gerade zur hand Liegendes beschränken.

Daß nun Pius VII. in der, nach der Krönung Rapoleons, an die Cardinale ju Rom (1805) gehaltenen Unrede, fich "Betri Nachfolger, Stellvertreter Chrifti auf Erden, und oberften Hirten der tathol. Rirche, " die " Lateranenfische Basilita" aber "aller Rirchen der Stadt und der 2Belt (urbis et orbis) "Mutter und haupt" \*\*), nennt, mochte wohl nur als eine ber+ tommliche Formel angesehen werden. Ebenso, wenn er im Breve vom 10. Juni 1809 (zur Ercommunication Mapoleons) von bem "saint siège du bien heureux prince des apôtres" fpricht, und Rom als die "capitale du monde chrétien" beseichnet \*\*\*). In demselben Breve fagte er jedoch auch and-drucklich: "Nous, qui tenons sur la terre la place de celui qui est le Dieu de paix, " und ruft aus: "Eh! de quelle importance, en effet, n'est pas cette pricipauté temporelle (namlich die papstliche uber den Rirchenstaat), et de quelle nécessité n'est-elle pas pour assurer au chef suprême de l'Eglise le libre exercice de la puissance spirituelle que Dieu lui a accordée sur le monde entier? - Und weiterhin: Plût à Dieu, - que nous puissions - nous abstenir d'employer la verge †) qui nous a été donnée en même temps

\*\*) Bei Můnch, Samml. allgem. Concordate, II. 57—62. \*\*\*) Ebend. S. 68.71.

+) Bas unter biefer Ruthe zu verftehen, ift einigermaßen aus ber Inftruction zu entnehmen, welche ber pabfil. Nuncius zu Wien im S. 1803 erhalten. hier heißt es u. 2 .: "In hinficht ber Fürftenthumer und

<sup>\*)</sup> Ebend. II. 207. — (Wenn fr. be la Mennais und feine enthusiaftischen Länger, mit ihrem Feldgeschrei "Dieu et liberté," bie obigen Stellen lefen, werden sie sich bann noch für romische Katholiken halten können? Und wenn die schwächlichen Neologen in Deutschland, wie Brenner, Geiger und so viele Andere, behaupten, die katholisse Kirche schließe keinen Andersgläubigen vom Himkel aus, sondern verdamme nur die Lehren, nicht die Echrer, — so mögen sie ihre unbistorische und wortverdrechende Polemik vor Allem gegen Rom richten, und ihre papiers nen Wassen an jenem Fels versuchen, auf den siede gegründet zu seyn behauptet.

que la garde de tout le troupeau de J. C. dans le personne du bienheureux St. Pierre !- Nous exerçons, aussi, nous une souveraineté, et une souveraineté bien plas noble (que celle des empereurs); à moins qu'il ne faille dire que l'esprit doive céder à la chair, et les choses du Ciel à la terre. ---Nous commandons et ordonnons d'abord à nos sujets, puis à tous les peuples chrétiens, en vertu de la sainte obeissance \*)." - Roch entschiedener war aber Dins VII. in Die Fußtapfen feines Borfahrers getreten, indem er im 3. 1808 allen Miniftern auswärtiger Bofe jn Rom officiell erflaren ließ: "Es fen Berläumonng, daß das mit Franfreich 1802 abgeschloffene Concordat die Duldung ber anderen Gottesbienfte geheiligt habe. Jenes religiofe Uebereinfommen enthalte tein Bort, das auf irgend einen von der Rirche zu Rom verdammten und verbannten Cultus Bezug hatte \*\*). " Auch Er erinnerte das franzofische Episcovat in einem Breve vom 20. Sept. 1811: daß fie in Ullem, was die allgemeine Disciplin betreffe, ,, ihm und ber romifchen Rirche, welche die Mutter und Meisterin aller andern fen, eine findliche Untergebenheit (soumission) und etnen wahren Gehorfam ju bezeigen hatten \*\*\*). 4 216 er aber am 25. Jan. 1813 mit Napoleon ju Fontainebleau ein Concordat bereits abgeschloffen und daffelbe unterzeichnet hatte +), wodurch die pabfilichen Rechte einigermaßen beschräuft maren, trieb ihn die Gewiffensangst ++), daffelbe schon durch ein Schreiben vom 24. Marz deffelben Jahres an Napoleon zu re-

Lehen ift es eine feste Regel bes canonischen Rechtes, daß bie Unsterthanen eines offenbar keşerischen Fürsten von aller hulbigung, Areue und Gehorsam gegen ihn entbunden bleiden. — Iwar ift jest nicht möglich, diese beiligste Marime gerechter Strenge gegen die Feinde und Rebellen auszuüben; aber wenn auch die Kirche ihr Recht nicht ausüben kann, die Unhänger der Regerei von ihren Fürstenthümern abzusehen und sie ihrer Guter verlussig zu erklären, könnte sie darum je positiv zugeben, ihnen neue Fürstenthümer und Guter zukommen zu lassen?" — (G. Lesas hist. sur la puiss, temp. des papes. Paris. 3° ed. 1818.)

\*) Ebenb. II. S. 68 --- 77.

\*\*) S. Ståublin's Archiv für Kirchengesch. II. St. 1.2.

\*\*\*) Munch a. a. D. S. 47.

+) Abgebruck in her suite des quatre Concordats par M. de Pradt. Paris. 1820. G. 69-78.

++) Ausbrücklich heißt es G. 69.: La crainte des jugemens de Dieu — doit nous rendre supérieur à toute autre Considération etc. unb: les plus grands remords et le plus vif repentir ont déchiré notre âme, qui n'a plus ni paix ni repos; — unb G. 76.: Nous ne pouvous nous dissimuler que notre conscience nous reproche encore de n'avoir eu, dans les susdits articles, aucun égard aux droits de souveraineté du saint-siège.

In Diesem Schreiben heißt es u. a.: "Comment vociren. pourrions nous admettre un règlement aussi subversif de la divine constitution de l'Eglise de J. C., qui a établi la primatie de Pierre et celle de ses successeurs, que celui qui soumettrait notre puissance à celle du métropolitain, en permettant qu'il pût instituer les évêques nommés; qué par des circonstances et des cas particuliers le souverain pontife aurait cru de sa sagesse de ne pas devoir instituer? - Pourrions nous depouiller le saint-siège de l'un de ses principaux droits \*), nous qui nous sommes obligé par les sermens les plus solennels à en soutenir et à en défendre les prérogatives jusqu'à l'éffusion de notre sang? ----Nous savons parfaitement ce à quoi obligeraient des stipulations convenues et arrêtées, mais nous savons aussi que lorsqu'elles se trouvent en opposition avec les divines institutions et avec nos devoirs, nous devons céder à l'empire d'une obligation d'un ordre supérieur, qui en défend l'observation et la rend illicite." ----

Auf ahnliche Weise behauptete derselbe Pabst in der Folge seine Rechte gegen die deutschen Fürsten und Staaten. Wir bemerken jundchst, daß er in einer Allocution an die Cardindle am 2. Oct. 1818 hinsichtlich Baierns u. a. Folgendes außerte: "Nova regni constitutio prodiit, in qua, non minus ac in ejus appendicibus, plura quae religionem et eoalesiam catholicam respiciunt, constituta animadvertimus, quae gravi profecto sollicitudine ac dolore nos affecerunt \*\*)." Worin dies Betrüchende bestehe, findet sich nicht

<sup>\*)</sup> Döchft merkwürbig ift, baß in bemselben Briefe, in melchem ber Pohft feine Primatrechte geltenb macht und gegen bie Möglichteit proteftirt, baß ein Metropolit weiser senn möchte, als er, sich folgenbe Eingeständnnisse in Betropolit weiser senn möchte, als er, sich folgenbe Eingeständnisse senner le plutot possible, et d'une manière stable, les affaires de l'Eglise, et celus de complaire a V. Majesté. — A notre grand consussion et douleur nous reconnaissons présentement que non nous serions servi de notre pouvoir, non pour l'édification, mais pour la destruction, si nous exécutions ce que nous avons inconsidérément promis dans les dits articles (que nous avons signés), non par aucune intention perside. — Nous reconnoissons (quelques-uns de ces articles) pour intrinséquements mauvais, comme contraires à la justice et au régime se l'Eglise établié par N. S. J. C. etc." — De Prabt, ber biefen Brief mittheilt, bemerit richtig S. 80.: "Le pape et son conseil de trouvaient placés entre ces deux écueils; arcepter se qui les detruisait, ou choquer ce qui pouvoit les détruire! "Unb S. 93.: "Rome a reculé à l'aspect de son tombeau, et voilà tout..."

<sup>\*\*)</sup> S. d. (Lubinger) theolog. Quartalfdrift, Jahrg. 1819. II. S. 348.

angegeben ; boch laft is fich leicht ermitteln burch Bergleichung iener. Staatsgefese mit ber officiellen "Rote (Boufalvis), ober Darftellung der Gesinnungen G. S. über die Erflårung ber vereinten protestautischen Furften und Staaten bes bentichen Bundes, vom 10. Huguft 1819 \*), " aus welcher wir bas betreffende Befenelichte bier auführen zu muffen glauben. Der Pabft, "als Dbere baupt ber Lirche, dem Jefns Chriftus bie bochfte Gewalt Der Babft, "als Dber+ übertragen,"- ift "überjeugt, bag man Alles nach ben canonifchen Borfcbriften und mit der gebubrenden Ubbangigfeit von feiner bochften Gewalt vornehmen werde." - "Die Bifchofe, Beißt es, wurden allerdings von dem beil. Geifte eingefest, um die Rirche Gottes ju regieren; aber Jefus Chriftus ernannte, in der Perfon des beil. Petrus, ben romie ichen Bilchof ju feinem Stellvertreter auf Erben, und übertrug ihm bas primat nicht unr allein der Ebre, fonbern anch der Jurisdiction, fraft deffen er als Dberhaupt die allgemeine Rirche beberricht und regiert." Gegen die Unter scheidung von fundamentalen und nichtfundamentafen Slanbensartikeln wird bemerkt, "die fatholische Religion bes trachte alle ihre Dogmen als fundamental, infofern keines berfelben weber bestritten noch geläugnet werben tonne, ohne daß man aufhore, Ratholit ju fenn \*\*)." Die Abficht der Gie minarien, heißt es weiterbin, fen, die Candidaten ,von if rer garteften Jugend auch unter ber Aufficht und ganglichen 26-hängigteit von ben Bifchofen ju erzichen." Denn "ben Bifchoffen tomme es nach gottlichem Rechte ju, bie, ihe rer Sorge anvertranten. Glaubigen entweder felbst ober burch Undere ju unterrichten." - Der Berfall bes Rierug in Deutschland aber wird gerade ,, den Migbrauchen, bie bort hinfichtlich der Seminarien herrfchen, zugefchrieben," und Klage geführt, daß "tros der wiederholten Borftetlungen bes beil. Baters - falfche und gefährliche Lehren auf einigen tatholischen Universitäten Deutschlands gelehrt werden." - Gegen die Bulassung der Nural- und Districtsdekane zu ben Bischofswahlen wird protestirt, weil barin ,,eine Lendenz liege,

<sup>\*)</sup> Abgebr. in Manch's Sammlung ber Concord. Ah. U. S. 378 ff.

<sup>\*\*)</sup> Auch in Deutschland wird diese Fundamentallehre, bas alle rom.=kath, Lehren fundamental find, noch hier und bort mechanisch wieder: holt. So beist es z. B. in Brenner's Gener. Dogmatik (1824), B. I. S. 542.: "Die neue Eintheilung der Glaubenstehren in Fundamental: und nicht Fundamental: Dogmen, d. h. in solche, deren Nichtannah= me den Verlust des heils zur Folge hätten 20., — ist grundlos; bie Kirche broth (allen) ihren Widerachern benfelben Fluch." — G. u. A. die Bulle in coena dominil —

"in ber Rirche einen Beift ber Demofratie einzuführen,"- eine Reuerung, " Die ,, einft den Regierungen felbft nicht wenig ichablich werden tonnte." - Auch binfichtlich bes Glaus bensbetenntniffes, welches bie Bifchofe ablegen muffen, fen feine Deuerung ju machen, und Ulles genau ju erfüllen, was (in Bezug auf bie Confectation) im romis den Pontificale vorgeschrieben fen." - Daß "bie Bis fchofe in die Ausübung ber (bifchoflichen) Gewalt aus eigenem vollen Rechte eintreten follen, fen ben tatholifchen Brundfägen entgegen, " ba fie "im Gebrauche und ber Ausibung ihrer Jurisdiction bem rom. Bifchofe, bem Dberhaupte ber Rirche, untergeordnet fegen." Uebrigens wird ben Difchofen vom Pabfte ,,bas Recht zugeftanden, unabe hangig von ber Civilgewalt, fogar unter Berhängung von Rirchenftrafen ben Gebrauch (verberblicher) Bucher uber all (und nicht blos in den Rirchen und Schulen) gu verbieten." Huch "gebore bem Bifchofe von Rechtswegen bie vollftanbige Leitung des Geminars, bie Berwaltung ber Guter beffelben, bie Dahl des Rectors und aller Lehrer und Beamten beffelben ;" ebenfo ftebe ihm , Die Entscheidung ber firchlichen und befonders ber Chefachen ju, ba es ein Dogma bes fatholifchen Glaubens fen, bag die Chefachen vor ben geiftlichen Richter gehören." Uebrigens , tonne ber beil. Bater nicht bas Princip annehmen, daß die Civilfachen ber Geiftlichen vor Die weltlichen Richter geborten. "- Endlich behauptet ber Pabit: "bas Berfprechen," (bas die Erzbifchofe ablegen follten,) ,, nichts ju unternehmen, was auf irgend eine Beife ben Rechten ber Furften und ber Bifch ofe zum Rachtheil gereichen tonne, fen ein neues Berfprechen, welches bas Bemiffen ber Ergbifchofe in Berlegenheit bringen muffe und ihre Burbe beleidigen." Denn nämlich Die angeblichen Rechte ber Furften eirea sacra nach ber Ausdehnung bemeffen werben follten, , welche denfelben von ben beutschen protestantischen oder auch von fatholischen, von irriger Lehre angestedten Rechts=Publiciften gegeben werbe, fo wurden bie Ergbifchofe mit ihrem Gewiffen oft febr in Berlegenheit fommen, um bas gegebene Bort ju halten, und oft tonnten fie fogar burch ihre eigenen Pflichten gezwungen werden, es nicht zu halten." -

Bir brechen hier die Mittheilungen aus ben Lehrftücken bes fiebenten Pius, als des nothwendig unfehlbaren, weil Gott vertretenden, Sprechers und Lehrers der gefammten Rirche ab, um zu den Kraftreden und Machtsprüchen feiner Nachfolger überzugehen. Nur dies möge noch angeführt werden, daß Pins VII. noch in feinen lehten Regierungsjahren in zwei Breven an die Erzbischofe von Gnesen und Mohilew gegen die Bi-

3

belverbreitung geeifert und bie Bibelgefellschaften uberhaupt als ,,eine rankevolle Erfindung, eine Deft, Umfturg bes Glaubens und größte Geelengefahr" gebraudmarkt bat \*). -

Bie nun Dius VI. immer von Renem gegen bie neu aufgefommene Lolerang und Semiffensfreiheit, und Dius VII. gegen diefe und die fich ausbreitenden Bibelgefellschaften protestirt batten, fo begann Leo XII. gleich feine beilige Laufbahn mit geschärften Protestationen gegen diese beiden hauptfeinde der romischen Rirche.

In feinem erften allgemeinen Umlaufschreiben vom 3. Mai 1824 ruft er flagend aus: "Bas für schwere und was für graufame Rampfe find boch in diefen unfern Tagen gegen Die fatholifche Bahrheit ausgebrochen, und brechen faft taglich noch mehr aus! - Eine Flamme ift ba, welche ben gangen Erbfreis zu ergreifen und zu verheeren broht \*\*.). - Eine Secte, die fich die philosophische nennt, unter ber einnehmenden Daste von Denfchenliebe und geraden Inficht ber Dinge, betennt fich laut jum fogenannten Lolerantismus ober Indifferentismus, und preifet diefen auauch binfichtlich der Religionsfache, indem fie ben Sat anfftellt, von Seiten Gottes fiche es Jebermann frei, ohne Gefahr

\*) Schon Clemens XIII. hatte auf bas Befen ber Bibel in einer italie: nischen Uebersegung Galeerenstrafe gefest.

\*\*) Diese Drohung ift bereits in Erfüllung gegangen, wenn man bem Magazin für kathol. Geistliche, herandgeg. v. G. Roberle (Landshut, 1831. B. L) Glauben beimeffen foll. Diefem zu Folge ist "in bie Schöpfung vom Satan, dem Grund übel (sic) alles Bojen ein bofer Geift in bie Welt eingeführt ;- feitbem "ewiger Rampf" mit bem guten Geift "bis an bas Enbe ber Lage." - Bielleicht trieb ber bofe, vom Seift ",dis an das Ende der Lage." — Bielleicht fried der bole, bom Bater der Lügen erzeugte Geist noch zu keiner Zeiteroche so vole, bom fend sein unholdes Wefen, wie gerade dermal... Ja man darf bereits mit Recht behaupten: diese Sauertheilchen (nämlich der böse Geist!) hat den ganzen, großen Weltteig durch äuert?" (S. 129. 130.) — womit dann noch die geistreiche Bemerkung von S. 141. zu verbinden: "das der heutige Zeitgeist furchtbare, epidem ische In-fluenz auf die Gemüther des Volkes habe, leuchtet Zeglichem ein, der da kennt das wuchernde Wessen des Zeitgeistes." — Unsere Leer werden sich der nieliecht on Watth 13. 32 winnern mes finsten bei die die die die die die die die geitgeiste. tennt das wuchernde Welen des geitgeistes." — Uniere teler werden ich aber vielleicht an Matth. 13, 33. erinnern, wo Christus das him mels reich einem Sauerteig vergleicht, von welchem alle brei Scheffel Nehl bes Weibes durch fauert werden follten, und bann, unfere zeit mit der Beit Christi vergleichend, sich zu bet Vermuthung veranlaßt finden, daß, eben wie die alte Welt im Faulnis übergegangen seyn wurde, wenn Christus sie nicht geschuert hätte, — auch die mittelalterliche Welt ver Saurung durch den Geist ber neueren Zeit bedürfte. Auch die alten Wenner Konten in den ersten Jahren von der Schriften über den einzeisen-Romer Ragten in den erften Jahrhunderten nach Chrifto uber ben einreißen= ben irreligiofen Beitgeift und verschrieen bie Chriften als Atheisten und als Rinderfreffer u. bgl. m. ! -

feines ewigen heils berjenigen Secte oder Meinung beimtreten, welche ihm nach feinem Privaturtheile die befte in feon dunft. Gegen das ruchlofe Beginnen diefer mit Bernunft rafenden Freuler warnt uns der heil. Apostel Pau-Ins 24. - Diefer Judifferentismus aber hat befanntermafen fo um fich gegriffen und geht in feiner Raferei fo weit, daß er den fchamlofen Gas aufstellt: "nicht nur alle Diejenigen Secten, welche außer der tathol. Rirche find, aber noch eine hohere Offenbarung als hauptsache und Fundamentalpunct, mundlich wenigstens, zugeben" (alfo Anglicaner, Proteftanten und Reformirte 2c. ), "fondern auch diejenigen Gefells schaften, welche mit Verachtung aller gottlichen Offenbarung fich jum reinen Deismus, ja fogar zum bloßen Naturalismus laut befennen, waren fammtlich auf gutem Bege." - "Schon von felbft leuchtet die Unmöglichteit fo fehr ein, daß Gott fammtlichen Gecten, fo falfch, fo einander entgegenftehend, ja fich offenbar widerfprechend ihre Lebrfage immer find" (ben Lebenswandel, ben guten Glauben und bas reine Berg und Gewiffen fcheint Seine Seiligteit fur nebenfachlich zu halten ! ), "feis nen Beifall geben und ihren Unbangern ewige Belohnungen ertbeilen tonne" (es bleibt alfo fur biefe Unbanger nur bie ewige Verdammniß, und bei Gott ift alfo nicht mehr Alles möglich!); "weswegen wir auch laut befennen, baß es au= fer ber Rirche" (nach bem Borhergehenden, außer ber ro-mifch-fatholischen) "fein Seil giebt." — Uber laßt fich wohl eine größere Bosheit denken, als daß dergleichen fiolze Ropfe auch noch aller möglichen Urt von Kniffen in hinterlifti= gen Borten und Schriften fich bedienen, um Unbehutsame in ibre Schlingen ju verlocten \*)? Gott ftebe auf, und thue

<sup>\*)</sup> Richts beurtundet demerklicher den Fauatismus einer Glaubenspartei, als wenn sie ihre Gegner ohne Weiteres für schlecht und böswillig erklärt. Es ist heiligste Pflicht für röm. Katholiken, auf jede Weife Indersgläubige zum röm. ztath. alleinseiligmachenden Slauben zu bekehren. Uchteten sie nun irgendwie das mosaischen den kluchen zu bekehren. Uchteten sie nun irgendwie das mosaischen Stauben zu bekehren. Uchteten sie nun irgendwie das mosaischen Stauben, zu bekehren. Uchteten sie nun irgendwie das mosaischen Stauben, zu bekehren. Uchteten sie nun irgendwie das mosaischen Stauben zu bekehren. Uchteten sie nun irgendwie das mosaischen Stauben, sollt und eines under einen eben so guten Willen bei ihren Gegnern keinen schlechten, sondern sie würden einen eben so guten Willen bei ihnen voraussezen, als sie bei sich schrbarauf nehmen, ihre Gegner mit Erin den zu widerlegen, was ale lerdings schwietiger und weniger vornehm ist, als bieseleben mit einem Rata ober In tich rist abzusertigen. — Man siehe übrigens aus der Selaussigseit sach ber tom. Kirche, das R. Zestament, dessen Berbreitung sie verwerfen, auch selbst nicht lefen, weil sie fonst die oft wiederbedre Warnung, nicht zu verdammen, um ulch verdammt zu werden, sie guten haben müßten zu serbammen, um ulch verdammt zu werden, sie burdbrungen state, der sich von Anfang an in zahllosen Berbammungen durch Bullen, Decretalen

ftiger und Anhäuger 2c., die, welche fonft, ober noch gegenwärtig, bei fich oder bei Underen Bucher von tegerischen Schriftftellern, Repereien enthaltend, ober religiofe Materien, ohne Autorifation des beil. apoftol. Stubles, abhandelnd, befigen" u. f. m. Bir ertlaren, heißt es ferner, baß wir badurch nicht bie übrigen Salle der Competen; des beil. Officiums (ber Inquifition), und welche in den Canonen, Decreten, Conftitutionen ober Bullen der bochften Dberhaupter ber Rirche enthalten find," (alfo auch alle Canons u. f. w. gegen Baldenfer , Suffiten , Lutheraner , Jaufeniften u. f. m.) ,, als ausgeschloffen betrachtet wiffen wollen. -Bir gebieten außerdem Allen, feine Schrift zu drucken, wiederzudructen sc., ohne anfere Erlaubniß; und indem wir an die Berfügung der pabftl. Bullen, und besonders an die des Elemens VIII. und Gregor XV. erinnern, befehlen wir, daß ohne unfere Erlaubniß tein Buch, das in diefen Berboten be- . griffen ift, weder eingeführt, noch verfauft werde. - Wir befehlen ferner, in Beziehung auf alle Ordonnangen 2c. des oberften Tribunals des beil. Officiums zu Rom, daß fich Niemand unterfiche, die Decrete ac. zu übertreten, nach welchen es den Ju ben und Chriften verboten ift, unter einander in gewiffen Berbindungen ju fteben, als: zufammen zu schlafen, zu effen, zu fpiclen, zu tanzen zc. und den Ginen, die Raffechäufer zu befuchen \*), wo die Anderen hingehen." - Unter Anderm ift auch verboten, daß die Einen die Schulen und haufer der Unberen befuchen, um Unterricht ju geben im Lefen, Schreiben, Singen, Lanzen n. f. w. Auch unterfagen wir unter Strafe einer Goldbuße und Gefängniß fur die Chriften, bei ben Juben an den Sabhathtagen ic. die Lichter anjugunden ic. \*\*).-

<sup>\*)</sup> Richts bezeichnet auffallender bie innere Erstorbenheit bes romi-fchen Ratholicismus, als jene Uengftlichteit feiner Wortführer, weiche jest nicht nur bie haretiler und jedes freie gaftchen der öffentlichen Meinung, fondern sogar die armietigen Juden furchtet, welche boch, fo lange sie wirt-liche Juden ind, mit ihrem findichen und felavischen Elauben an die Unverbrächlichteit ber mofaifden Opeis . Reinigfeits = und Befchneidungsgefege eben teine verführerifche Gewalt über bie rom, Ratholiten ausüben tonnen, bie sich in dieser Beziedung durch der uber vie bein, Katyditen auswern tohnen, bie sich in dieser Beziedung durch den Uebertritt zum Judenthum nicht er-leichtert finden wurden! Die vömische Kirche bedachte wohl nicht, daß sie durch folche Erclusivität ihre Angehörigen auf der Stufen = Leiter der Huma-nität noch hinter die Juden zurückfeste, etwa auf die Stufe der Brahma-nen, welche es den brei oberen Kalten zum Verbrechen machen, mit der unterften irgendwie in Beruhrung zu kommen. Wer hingegen wahrhaft an einen all machtigen Gott glaubt, ber vertraut auch auf bie Ullmacht feines Wortes, und auf die Ullmacht feines heiligen Geiftes; benn er fuhlt es in tieffter Seele, das bem Worte ber Wahrheit und bem Seifte ber Liebe tein bauernber Biberftand geleiftet werben tann, weil nur fie die höchste Seligkeit verheißen und gewähren. -- \*\*) Lus ber tatholischen Kirchenzeitung abgebruckt in ber

In alle Patriarchen, Primaten, Erzbischöfe und Bischöfe erließ aber Pius VIII. unterm 24. desselben Monats fein encytlisches Schreiben, aus welchem wir noch zur Vervollftandigung der romischen Doctrin, mit welcher befanntermaßen alle Rirchen übereinstimmen muffen, Folgendes zum Schluffe hier anführen wollen.

Seine heiligkeit beginnt damit, die Bischofe wieder daran a erinnern, "es fey eine Pflicht feines Umtes, nicht allein die Edmmer, b. b. die chriftlichen Bolfer, fondern auch die Schafe, d. h. die Bischöfe felbft, zu weiden, zu leiten und Dann fahrt er fort: "Ihr wißt, wie ftrafbare m führen." Denschen der Religion den Krieg ertlart haben, mit Bulfe einer falfchen Philosophie, beren Doctoren fie fich nennen. -Besonders ift Diefer heil. Git die Bielfcheibe ihrer Pfeile. Daher werden die Bande der Einigfeit von Lag gu Lage lofer, die Autorität der Rirche wird mit Fu-Ben getreten, und die Diener des heiligthums dem haffe und ber Berachtung preisgegeben. - Ja, die Gottlofen fchreien laut: Berftorung, Berftorung dem wahren Glauben! Dies ift ber Zwech der finstern Berte der Sophisten diefer Zeit, welche, Wit verschiedenen Glaubensbefenntniffe betrachtend, fagen, baß Die Pforte bes Seils jeder Religion offen ftebe #).-

Seitung ber freien Stadt Frankfurt vom 11. und 12. August 1829.

\*) Bblig hiermit übereinstimmend und acht römisch Latholisch wurde ichon ein Jahr zuvor in der. Erinnerung an des Martgrafen v. Brandenburg Chr. Wilhelm Betehrung zum fathok. Glauben 2c. (Offenbach am Main, bei Sauch 1828.), unter Anderem folgendes, von Katholiken und Atatholiken in zwiesacher Hinscher zu Beberzigende, demerkt: "Weil bei der Reformation bestritten ward, daß nur ein Glaube zur Seligkeit schne, gerieth das Lutherthum in jenen bobenlosen Wiberzüruch, durch welchen es eigentlich aufhört, Religion zu senn. (C. 7.) Von der gegenwärtigen Zeit aber heißt es E. 176.: "Es ist eine weit verbreitete Behauptung, daß nichts daran gelegen sen, in dieser ober jener Kirche zu leben, noch verlohne es sich der Mäche, dandber zu freiten, weil Gott nicht zulassen, noch verlohne es sich der Utherischer zu freiten, weil Gott nicht zulassen, noch verlohne es sich der underscheren gehe und verdammt werde. Man könne sowohl in der Lutherischer nie calvie nischen und kathol. Riche zur Seligsteit gelangen.... Diese Meinung fürzt Biele in is Berderben, sie folliest alle Gottesfurcht und Liebe aus, und führt als vornehmlies Princip einer politischen Religion und neuen Regeret allmächlig zu allgemeinem Athelsmus. Be weises genug, daß ausser ber wahren Riche Christin (nämlich ber röm zächhol.) kein heil und keine Bohlfahrt der Seligkeit zu hoffen fey, man lebe im Uedrigen soch scholt nicht in ber rechten Kirche antreffen zu laffen, ist Utfache genug der ewigen Verdammiß (s. Efgi. 60, 11. Joh. 16, 14 2c.). Es ist aber nur das bie wahre Kirche, in welcher bie beil. Sacramente administrirt werden, in welcher sich bas rechte Dyfer ber beil. Metfie Chrwirdige Brücer, das Bolt muß befestigt werden gegen biefe Lehre des Trugs; es muß erkennen, daß der katholie fche Claube der einzige wahre ift, und daß also der ein Sottlofer ift, der, wie hierouymus fagt, das Often lammi ist außer dem hause des herrn, und untergehen wird in der Sündsluch und nicht eingehen darf in die Arche Roahs. — Ein anderer Segenstand eurer Wachsamkeit find jene Gesellschaften, die neue Uebersetungen der beis Schriften in allen Jungen bekannt machen, in Widerspruch mit den heilfamsten Ordnungen ber Sirche. — Da jeder Lag auf eine schröchliche Weise vie fo anste den den Bischer sich wie ein Krebs in den ganzen Körper der Size de einschleicht<sup>\*</sup>), so wachet über eure herben und setze

befindet und in der bie rechten ordentlich berufenen Bischofe und Priester anzutreffen sind. (175. 176.) Der Katholië ,, ist ader überzeugt, ichon dabutch, daß man Katholië sey, strome aus ber, jene Kirche vor allen anderem auszeichnenden, nie mangelnden Gegenwart des hert. Gestites fast underwußt und unwilltübrlich ein him mlischer, das gauge Semuth verwandeln der und bessern ver Gegeu in die Geele des Menschen. Mit anderen Worten, er glaubt an eine in den Eine cramenten, vermöge ber wesentlichen Gegenwart bes Petlau des vorhandene, größere Wirtfamkeit. G. 9. -

") Schon einige Jahre früher hatte fr. Dr. Brenner, nunmehriger Domherr, Theologus des erzd. Capitels, Confistorialrach und Prof. bær Dogmatik am königl, kveum in Bamberg, in seiner generellen Dogmatik am königl, kveum in Bamberg, in seiner generellen Dogmatik am königl, kveum in Bamberg, in seiner generellen Dogmatik am königl, kveum in Bamberg, in seiner generellen Dogmatik am königl, kveum in Bamberg, in seiner generellen Dogmatik am königl, kveum in Bamberg, in seiner heit (ober Rathow licität) der röm. Riche bemerkt: "Abfolut kömmt ber Riche wer fuccessien, siede ber Ausgabe nach zu, relativ nach ber mür fuccessien, ber röm. Ratholicismus sey noch immer im Machsthum bes griffen. Indessen werdigen Berzweigung in jener ersten Blüthenzeit des Oyts sen (jener) herrlichen Berzweigung in jener ersten Blüthenzeit des Oyts fast ber Ratholicität, wenn sie auch je einmal von dem Unkraut Aberwuchert werden sollte, wie jest (chon Sene als Mebrzabl fich rühmen möchen, welche in der chriftichen Religion das Princip der Freiheit aufstellten." — fr. Brenner und ber Pablt haben volkkommen Recht. Das Princip der Freiheit ist unverträglich mit dem Princip des röm. Katholicismus, und die zu jenem sich Dem Prinsch der foll nicht geduldet, sondern gervorfen wird. Dem Prinprincip bes röm. Katholicismus jelicht für Alle gleich, und unrecht foll nicht geduldet, sondern ger echt bestraft werden. Dem Drincip bes Aatholicismus zufolge giebt es hingegen breierlet Recht, und unrecht foll nicht geduldet, sondern ger echt bestraft werden. Dem Drincip bes Ratholicismus zufolge giebt es hingegen breierlet Stecht und breierlei Pslichten, je nachem man ein unverantwortlicher Pablt, oder nur zum Gehorchen verpflichter, rechtloster Eaie ist denn, was ben ergetren betrifft, sond, sen "Katholiten" wom Juni 1830. E. 288 gufolge: "im Halle ungerechter Antiswaltung (von Seiten ber Kirchenbebörden, wie im Etaal) ber Seitan micht aufgeboben, sondern Alles ins Bert, um ferne von ihr in halten die Peft fchlechter Bücher, die von allen Anfteckungen die furchtbarfte ift. Kühret den Schafen Jesu Chrift oft jenes Wort Pins VII. ju Semäthe, daß fie nur diejenigen Beiden als jum Heile fuhrend betrachten, auf die sie die Stimme und die Gewalt des heil. Petrus leitet, daß sie nirgends als hier ihre Rahrung suchen, das sie Alles für ichablich und verd er blich halten, was ihnen diese Stimme als folches beseichnet, daß sie duvon mit Abschen flichen 2c. — Mogen die Rönige und Fürsten dieser Welt unfern Eifer und unsere Antrengungen unterfüssen...... Bitten wir darum instandigst zw allerheiligsten Maria, der Mutter Gottes, die allein triumphirte über alle Kegereien u. f. w. \*)." —

Im bemfelben ftrengromifden Geifte ift endlich noch bas Breve verfaßt, welches Dius VIII. furg vor feinem Ende an ben Erzbifchof von Freiburg, die Bifchofe von Maing, von Rothenburg, von Limburg und von Julda in Betreff ber, von ben vereinigten protestantifchen Staaten bes beutfchen Bun= bes gegen die tathol. Rirche in ihren Landern erlaffenen Ber= fugung, unter b. 30. Juni v. 3. ju fenden fich für verpflichtet gehalten. "Durch jene frevelhafte Reuerungen" (in ben Lanbern der rhemuschen Provingen), - fo gurnt bier der Machfolger Petri, - ,wird bie Rirche in die fchmablichfte Ruechtichaft ge= folagen, fo baß felbit ben Glaubigen nicht gestattet ift, mit Deten Dberhaupte frei ju vertehren, wie febr auch immer diefer Berfehr jur Matur und Wefenheit ber fathol. Rirchenverfaffung geboren mag, und nicht unterbrochen werben fann, ohne baß bie Glaubigen, bes zeitigen und nothwendigen Stelenbeiffandes beraubt, in offenbare Gefahr ibres emigen Beiles gerathen! - Rur burch Berlegung und volligen Umflurg ber von Gott eingefesten Rirche taun es geschehen, daß irgend eine weltliche Dacht fie beherriche, ober fich widerfese, daß man mit bem oberften Stuble ver= tebre, ju welchem, nach dem Beugniffe des Irenans, ,,we= gen beffen Dbergewalt jede Rirche und die Glaubis gen aller Orten fich halten muffen \*\*). ""-

blos aus einem mitwirkenden in einen paffiven treuztragenden Schors fam verwandelt."

\*) S. das in extenso ber allg. Seitung v. 1. Dct. 1829 abge= brudte Umfchreiben.

\*\*1 S. Rivchenzeitung für bas fathol. Deutschland von Sengler, vom 13. Sept. 1830. — Unmerkenswerth fi fubrigens noch, was, bem Journal des debats vom 11. Jan. d. J. zufolge, ber Cardinal des Gregorio auf die Unirebe des franz. Gefandten im lesten Concle enwiedert hat. Nachdem er den verstorbenen Pabst gelobt, qu'en depit e cents conjurés, et plus orageux aujourd'hus que jamais, il a Chrmurdige Brüder, bas Bolt muß befestigt werden gegen biefe Lehre des Trugs; es muß ertennen, daß der tatholie iche Claube der einzige mahre ift, und daß alfo der ein Gottlofer ift, der, wie hieronymus fagt, das Oftenlammi ist außer dem hause des herrn, und untergehen wird in der Sündsluch und nicht eingehen darf in die Arche Noahs. — Ein anderer Gegenstand eurer Wachsamkrit find jene Gesellschaften, die neue Uebersetungen der heils Schriften in allen Jungen bekannt machen, in Wieberspruch mit den heilfamsten Ordnungen der Kirche. — Da jedm Lag auf eine forckliche Weise vie fo anstedenden Bischer sich wie ein Krebs in den ganzen Körper der Kirche losen sich wie ein Krebs in den ganzen Körper der Kirch che einschleicht\*), so wachet über eure heerde und seter

befindet und in der ble rechten ordentlich berufenen Bischofe und Priester anzutreffen sind." (175. 176.) Der Katholië "ift ader überzeugt, schon dabutch, das man Katholië sey, strome aus ber, jene Kirche vor allen anderem auszeichnenden, nie mangelnden Gegenwart des heft. Geistes fast underwußt und unwilltührlich ein him mlischer, das gange Semuth verwandeln der und bessern ver Segeu in die Geele des Menschen. Mit anderen Worten, er glaubt an eine in den Scare cramenten, vermöge ber wesentlichen Gegenwart des Peilau des vorhandene, größere Wirtfamkeit." S. 9. —

") Schon einige Jahre früher hatte fr. Dr. Brenner, nunmehriger Domherr, Theologus bes erzd. Sapitels, Sonfistorialrach und Prof. bær Dogmatik am königl. Lydeum in Bamberg, in seiner generelten Dogmatik (B. 1. S. 143.) über die Allgemein heit (oder Kathos licität) ber zöm. Kirche bemerkt: "Ab folut kömmt der Rieche ver Aniverfalismus der Aufgabe nach zu, relativ nach der nur fuccessiver und verschlichense schleren und der nur fuccessiver von Kriche bemerkt. "Ab folut kömmt der Rieche von fuccessiver von Kriche bemerkt. "Ab folut kömmt der Rieche von fuccessiver und der von Katholicismus sey noch immer im Wachsthum des griffen. Indeffen wird gleich darauf (S. 144.) bescheiden hinzugefügt: "Wer gen (iener) herrlichen Berzweigung in jener ersten Blüthenzeit des Bytts ftenthums verbleibt der Kirche (nämlich ver röm. «kath.) die Eigens schaft der Katholicität, wenn sie auch je einmal von dem Unkraut kberwuchert werden sollte, wie jeht schon Fene als Mebrazet bes frei führ und verbleibt der Kirche (nämlich werthalt von der Passes von für elbeit aufstellen." — Or. Brenner und der Passes von Freiheit aufstellen." — Or. Brenner und der Passes von fund unkraut, das betanntlich in den Feuerofen geworfen wird. Dem Prinz tip der foll nicht gebuldet, sondern gerecht bestraft werden. Dem Princip bes röm. Katholicismus, und die zu jenem sich bet nun unrecht schlicitäng zuschen geworfen wird. Dem Prinz tip der Freiheit nach ist Recht und Pflicht für Alle gleich, und Unrecht soll nicht gebuldet, sondern gerecht bestraft werden. Dem Princip bes Ratholicismus zusolge giebt es hingegen breierleit Recht und princip bes Ratholicismus zusolge giebt es hingegen breierleit Stecht und breierlei Pflichten, je nachem man ein unverantwortlicher Plich of, oder ein nur zum Geborchen verschichter, rechtloser Laie ift senn, was ben erzitzen betrifft, so wird, sen holift en " vom Juni 1830. E. 288 guldige: "im Halle ungerechter Amtwaltung (von Seiten ber Kirchenbehörden, wie im Etaat) ber Sehr fan nicht aufgehoben, sondern Alles in's Wert, um ferne von ihr in halten die Peft fclechter Bücher, die von allen Auffeldungen bie furchtbarfte ift. Führet ben Schafen Jesu Christi oft jenes Wort Pius VII. ju Semäthe, daß fie nur diejenigen Weiden als sum Heile führend betrachten, auf die sie die Stimme und die Gewalt des heil. Betrus leitet, daß sie nirgends als bier ihre Rahrung suchen, daß sie Alles für schadtich und verd erblich halten, was ihnen diese Stimme als folches beseichnet, daß sie duvon mit Abschen lichen 2c. — Mogen die Könige und Fürsten biefer Welt unserne Eifer und unfere Anstrengungen unterstützen...... Bitten wir darum instandigst zur allerheiligften Maria, der Mutter Gottes, die allein triumphirte über alle Kegereien u. f. w. \*)."

Im bemfelben ftrengromifchen Geifte ift endlich noch bas Breve verfaßt, welches Dius VIII. furg vor feinem Ende an den Erzbifchof von Freiburg, die Bifchofe von Maing, von Rothenburg, von Limburg und von Fulda in Betreff ber, von ben vereinigten protestantischen Staaten bes beutschen Bun= bes gegen bie tathol. Rirche in ihren Landern erlaffenen Ber= fugung, unter b. 30. Juni v. 3. ju fenden fich fur verpflichtet gehalten. "Durch jene frevelhafte Reuerungen" (in ben Lan= bern ber theinischen Provingen), - fo jurnt bier ber Dachfolger Petri, - ,wird bie Rirche in die fchmablichfte Ruechtichaft ge= fchlagen, fo baß felbit ben Glaubigen nicht gestattet ift, mit de= ren Dberhaupte frei zu vertehren, wie febr auch immer biefer Bertehr jur Ratur und Wefenheit ber fathol. Rirchenverfaffung geboren mag, und nicht unterbrochen werben tann, vhne bag die Gläubigen, bes zeitigen und nothwendigen Geelenbeiftandes beraubt, in offenbare Gefahr ihres emigen Beiles gerathen! - Rur burch Berletjung und volligen Umflurg ber von Gott eingefesten Rirche taun es geschehen, daß irgend eine weltliche Dacht fie beherriche, ober ich widerfese, daß man mit dem oberften Stuble ver= febre, ju welchem, nach bem Beugniffe bes Irenans, ,,we= gen beffen Dbergewalt jede Rirche und Die Glaubi= gen aller Orten fich halten muffen ##). ""-

blos aus einem mitwirkenden in einen passiven treuztragenden Gehors fam verwandelt."

\*) S. das in extenso ber allg. 3 eitung b. 1. Dct, 1829 abges brudte Umfchreiben.

\*\*1 S. Rivchenzeitung für bas fathol. Deutschland von Gengter, vom 13. Sept. 1830. — Unmerkenswerth ist übrigens noch, was, bem Journal des debats vom 11. Jan. d. 3. sufolge, ber Cardinal be Bregorio auf die Unrede des franz. Gesandten im lesten Conclave enwiedert hat. Nachbem er den verstorbenen pabst gelobt, qu'en dépit des cents conjurés, et plus orageux aujourd'hui que jamais, il a su

- 11 =

Aus dem hier Mitgetheilten ergiebt fich nan wohl unabftreitbar, daß das romifch = fatholifche Lirchenfyftem, wie wir es nach feiner inneren und geschichtlichen Rothwendigteit aufgefaßt und dargestellt haben, fich noch immer unverändert im Bewußtkenn und Glauben der Pabite erhalten bat. Es eraiebt fich daraus, daß das Syftem, wie es in Gregor VIL jum vollen Bewußtfenn und ju voller Thattraft getommen \*), in Do nifag VIIL jur bestimmten Lehre und Gagung geworben, und in Leo X. jur entschiedensten Opposition acgen feine Biderpart gedichen, zuerft in Elemens XIII., bann immer allgemeiner und entschiedener in Plus VII. und feinen Machfolgern zwar in ber Birflichfeit überwältigt, nicht aber in fich felbft theoretisch und canonisch verandert worden ift. - In Gre gor VII. tam die romifch=tatholifche, fich fur alleinfeligmachend ausgebende Rirche vorübergehend zu einer, zum menigften fcheinbar, unbedingten Alleinherrichaft im Abendland \*\*). 20. nifa; VIII. tecretirte im J. 1302: "unam sanctam eccle-siam Catholicam et ipsam apostolicam urgente fide credere cogimur et tenere. Nosque banc firmiter credimus et simpliciter confitemur: extra quam nec salus est, nec remissio peccatorum. -- Uterque est in potestate ecclesiae spiritalis scil. gladius et materialis, sed is quidem pro ecclesia, ille vero ab ecclesia exercendus. Ille sacerdotis, is manu Regum et militum, sed ad nutum et patientiam sacerdotis. - Est autem haec auctoritas (spiritalis scil.) non humana, sed potius divina. — Quicunque igitur huic potestati resistit, Dei ordinationi resistit. - Porro subesse romano pontifici, omni bumanae creaturae declaramus, et definimus : omnino esse de necessitate salutis," Lo X. mite berholte im 5ten Lateranenfischen Concilium 1512 ( in der 2ten

diriger — la barque de St. Pierre u. f. w. fdikßt er: "et au moment fixé par Dieu, nous saurons quel est celui que lui seul sait appelé de toute éternité à être son vicaire sur la terre!" —

<sup>\*)</sup> Doch hatte ichon Ricolaus I. (867) bem griechischen Kaiser gefcrieben: "Es ist bis zur Ucherzeugung erwicken, daß ber Pabst von keiner menschlichen Macht verurtheilt werden kann. Gab ihm nicht der fromme Kaiser Constantin den Ramen "Gott?" Wer wollte ju behaupten wogen, Gott konne von einem Menschen gerichtet werden ?" S. Deer. Grat. Can. 71. Tit XCVI. —

<sup>\*\*)</sup> So wird namentlich in der Canonifationsbulle vom S. 1728 als Sauptgrund ber heiliasprechung Gregors VII. andrüchtr: "Contra Henrici Imp. impios conatus fortis, per omnia athleta permansit impavidus — ac tandem Henricum in profundum malorum prolapsum fidelium communions regnoque privarit atque subditos populos fide ei data liberarit." (f. Bullar. Magn. T. X. p. 408. ed. Luxenb.) Dies ging in bas Breviarium über, und noch jest wird am 25. Mai bas Fieft des heil. Gregors VII. zu Rom in allen Rirden gefejert.

Sitsung): "In ecclesia esse non potest, qui rom. pontificie cathedram deserit; quoniam sola obedientia est mater custosque omnium virtutum, sola fidei meritum possidens, sine qua quisque infidelis convincitur, etiamsi fidelis esse videatur, cum de necessitate salutis existat, omnes Christi fideles Romano pontifici subesse." Bas aber Gregor VII., Bonifag VIII. und felbft noch Leo X. unumwunden ausfprechen konnten, bies fanden wir, foweit es die immer bes brangtere Lage des romischen Stuhles gestattete, auch noch unmisverständlich in den Briefen, Unreden und Entscheidungen ber vier vorletten Pabfte ausgefprochen. Bir haben die betreffenden Stellen um fo mehr bier wortlich anführen muffen, ba samentlich in Deutschland \*) bei den Rirchgläubigen und ben unfirchlichen Rationalisten nichts geläufiger ift, als die gang erns ben und craffen Thatfachen und Urfunden entweder ju ignoriren ober gar deren Dafenn geradezu abzuläugnen. Duffen fie nun aber 1) zugeftehen, daß das überall recipirte, alfo wahrhaft

Stumenisch gewordene tridentinische Glaubensbetenntniß folgende Stelle enthält: "Ich anerkenne die heil. tathol. und apostol. = romische Kirche, als die Mutter und Lehrerin aller Rirchen, und verspreche und schwöre dem

\*) Schriftlich ift bie åchte Lehre noch hier und bort zu finden, aber höcht felten, vielleicht nirgends mehr vollftändig thätlich. Auch in Frankreich verlichert zwar de la Mennais und feine Mitarbeiter am Avénir unter dem 21. März 1831 vollkommen kirchgläubig: "Nous sommes gleinement soumis d'abord au souverain pontife, vicaire de Jés. Chr. en terre, chef visible de l'église et docteur de tous les chrétiens; secondement aux évêques qui, en communion avec le pasteur suprême, gouvernent sous son autorité les églises particulières, et jamais rien au monde ne nous détachera d'eux ni de celui que diene a établi leur chef et le nôtre;" — indeffen bedarf es nur flüch tigen Einfehens in das Avénir, um in der apo ftolifchen Berzichtung auf jeben irdichen Befig und auf Staatsbefoldung, und in der libera len Anpreijung und Forderung aller Arten von Freiheit emeint feyn könne, als die demjeben entgegenstehen wir im ersten dies jährigen has Bordpergehende bereits geschieten, fanden wir im ersten dies jährigen hefte ber neuen theal. Beitfchrift, herausg, vom Dombechant 91eg, unfer Urtheil im Wesentlichen burch das von S. E. Beith über in gefällte bestäut. Auch von de la Mennais fen zu niger: "amor saepe modum nescit, sed super omnen modum ferveszit;" — "dens moch fey bie politische und forale Eite feiner fichtlichen Michter viel zu verfänglich, und von de la Mennais gu febr univerfalire, mb das er von feinem Standpuncte aus zu febr univerfalire, mb das er von feinem Standpuncte aus zu febr univerfalire, mo das er bei aller frengen Aatholicitat, bennoch einer Parthei fönne, noch werde..... Bas haben Aatholicen mienals zusgen inone, noch werde..... Bas haben Aatholichen gemein mit Gaint Einmoniften, was Gbriftus mit Belial?" (E. 21-23.) – Alfo auch bier wieder vine abfolute Berbammungl.....

Romischen Pabste, bem Nachfolger des h. Apostelfürften Petrus und Stellvertreter Jesu Christi, wahren Gehorfam; "- tonnen fie dann 2) nach dem von uns Angefährten, nicht in Frage stellen, was Lehre und Glauben dieser romischen Kirche, was Wille und Befehl des römischen Pabstes ift, dann werden sie anch wohl nicht in Abrede stellen wollen, das diejenigen, welche ben angefährten Lehren und Weisungen fortwährend zuwider lehren und handeln, auf keine Weise mehr als Mitglieder ber romisch-fathol. Kirche angeschen werden können. Um also unfere anfängliche Behauptung zu erhärten, das biese Kirche wirtlich in Deutschland in den letzten Jugen liege, haben wir nun noch nachzuweisen, daß gerade die dringendsten und verbindlichten, Beschland weil erhaltung der Kircheneinheit gerichteten, Beschle und Ermahnungen der Pähste nur mehr ansnahmweise in Deutschland beachtet nut befolgt werden, obgleich jene Urfunden selbst in ihrer Aussenabersolge bereits diefe Rachweisung barbieten. --

IV.

Uebersehen wir zuvörderst die mitgetheilten Ausspruche bes romischen Stuhles und fassen wir aus ihnen und aus der früheren Geschichte der rom. = fath. Kirche das Allgemeine, objectiv Bestimmende der pabstilichen Lehren, Befehle und Cazungen auf, so läst sich dasselbe auf folgende drei Fundamentalsäte zurücksühren, welche im Grunde nichts Anderes aussprechen, als was wesentlich in den Eigennamen jener Kirche enthalten, wonach sie ist und feyn soll die allgemeine, einige, heilige, apostolische. Jene Satze sind daher:

I. Außer der von Christo gestifteten, auf Petrum und feine Rachfolger gegrundeten, sichtbaren Rirche ist tein Seil\*).

II. Die Theilnahme an diefer Rirche ist bedingt durch ben Beiligen Gehorfam der Laien unter den Rierus und des

<sup>\*)</sup> Auch 3. B. Schab, Prof. der Philosophie zu Jena, ehemal. Benedictiner zu Banz, bemerkt in seiner Autodiographie (1828, B. I. S. 82 ff.): "Wer unter den Katholiken aufrichtig tolerant ist, der kennt das Wesen seinen Kirche nicht; denn die Ausrottung der Keger ist durch allgemeine Concilien bestimmt, und folglich ein Glaus den sartikelz" — es ist Pflicht, "der woralischen Peff Einhalt zu thunz" — Luelle dersetben ist zunächst: "der Wahn einer alleinseligmachen= den Kirchez" — noch tiefer ader: "der Slaube an eine solche Offenbarung, die Lehren enthalten soll, welche der Vernunft ganz frem bleven, die folglich, als unerforschliche Scheimmissen, wur durch blinden augöttliche Autorität angenommen und festgehalten werden können."

Episcopats unter den Stellvertreter Christi, als das Haupt der romischen Mutter- und Meistertirche \*).

III. Diefe hierarchie, und zuhöchft, und in letter Inftang, ber Stellvertreter Christi hat die von Gott unmittelbar auferlegte Pflicht und somit das gottliche Recht, für unversehrte Erhaltung und möglichste Ausbreitung der alleinseligmachenben Rirche Alles zu bestimmen, was der zu diesem Zwecke ihm verheißene beil. Geist eingeben wird \*\*).

Es ist uns nämlich keine einzige, irgendwie bedeutende, als papistisch oder ultramontanistisch verschrieene Verfügung des romischen Stuhles bekannt, welche, abgesehen von etwa concureirenden Nebenabsichten der Pabste oder der Eardinale, sich nicht zugleich auch als unabweisliche Consequenz aus einem jener drei Sätze, oder aus allen dreien zugleich ableiten ließe, und gerade hierin liegt die, selbst von Roms Gegnern anerkannte Klugheit ber geistlichen Imperatoren, daß sie, mit höchst seltenen Ausnahmen, ihren Verfügungen zu jeder Zeit diesen Auschein objectiver Rothwendigkeit zu geben verstanden. —

Uebersehen wir dagegen die Lage und Verhältniffe der katholischen Rirche in Deutschland, so finden wir gerade die oben angegebenen. Fundamentalfähe im Sanzen genommen theils vergesten, theils wirkungslos, theils sogar verläugnet.

Bas zunächst das Dogma von der alleinfeligmachenben Eigenschaft der Rirche betrifft, so ist es unstreitig unter jenen drei Sätzen felbst wieder das fundamentalste \*\*\*\*),

\*\*) Bir lefen noch in bem zu Burzburg vom Domvicar Dr. Andr. Rüller herausgegebenen Lericon des Kirchenrechtes, vaco Kirz che: "Die Kirche Christi soll auch feiner ausbrücklichen Anordnung gemäß bie einzig wahre seyn, und daher die stete Etnigkeit in der Lehre und in dem Bekenntnisse, im Gottesdienste wie in der Berfasfung und Kirchenzucht und in der hierarchischen Dronung unter einem gemeinschaftlichen Oberhaupte ein wessenliches Kennzeichen verfelden, wodurch sie sich von allen religiösen Rirchengesellschaften unterichentet." —

\*\*\*) Ruchdem Dbiges bereits geschrieben war, tam uns bas im Allgemeinen recht achtungswerthe Schriftchen bes frn. Dr. Moy, Priv. Dotenten ber Rechte ju Munchen, "von ber Che und ber Stel-

<sup>\*)</sup> Man vergl. in unfrer Schrift: "Was beißt rom. tath. Kinge?" bas Cap. 9. vom Glaubensgelübbe ber Laien, ber Eibesform ber Rerifer, dem Eib ber Bischöfe und ber Souverainetät bes Pabstes. Wir fügen hinzu, baß für ben, von jedem Bischöfe zu leistenden Eid, schon von Gregor VII. 1079 eine allgemeine Form vorgeschrieden, und daß biefer Eid, welcher auch zur., Verfolgung und Betämpfung ber Keger, Schömatiker und ber Rebellen gegen ben Pabst, "verpflichtet, von Sirtus V. 1587 feine gegenwärtige Schalt erhalten, von Clemens VIII. in's römische Pontifical eingetragen, und auch von Benebict XIV. m feinem Pontificale beibehalten worden. S. pontificale Rom. Venetige 1740.

da die Bierarchie und ihre unbeschräufte Berrschaft nur als unentbehrliche Mittel jum Seile eine abfolute Geltung und Bedeutung ansprechen tonnen, und ihre gange bisherige hiftorie nur durch jene Boraussesung entschuldigt ober vielmehr begriffen werden tann. Und bennoch faben wir uns genothigt, bas wirkliche Borhandenfenn und ben wirklichen firengen Ginn Diefes Dogma's erft ausführlich burch firchliche Autoritäten jn erweifen, und felbst, nachdem dies geschehen, wollen die tatholifchen Beurtheiler unferes Bertes "über alleinfeligmadenbe Rirche "\*) jenen Beugniffen nicht glauben, oder zum wenigsten nicht ju glauben scheinen, fondern behaupten, taufend und abermal taufend firchlichen Urfunden ju Trope, Die Rirche verdamme nur die unfatholischen Lehren und nicht die Lehrer, fchließe bie heiden und unmiffenden Afatholiten nicht von ber ewigen Seligkeit aus, fende die ungetauften Rinder nicht in Die Bolle, n. f. w. - Bir haben uns aber auf unbeftreitbare, unangefochtene \*\*) firchliche Autoritaten berufen; fo lange

lung ber kathol. Liche in Deutschland rückland rücklich biefes Punctes ihrer Disciplin" (Landsdut 1830) zur Hand, und wir les fen S. 118: "Wie kann der sich ein Mitglied ber (röm. skath.) Kirche nennen, welcher ben ersten ihrer Grundläch, die biefes Lebens und jum Peile des Anderen, läugnet?" — und S. 120: "Der Katholik hat keine Wahl. Entweder glaubt er an seine Religion, als die einzige wahre, und som die an den allein sichern Weg des heiles; oder wenn er diefen Grundlag entsgat, so hat er eben damit auch ausgehört, Katholik zu fern und ist, sich seine zur Mit er der und bereits venn er biefen und ist, sich seine zur Mit er der und ausgehört, Katholik zu fern und ikt, sich seine glaubt er an feine Religion, als die einzige wahre, und sentläge entsgat, so hat er eben damit auch ausgehört, Katholik zu fern und ift, sich seines fich bestimmend, der Schat nach bereits Protefant." — Wie vereinigt aber fr. M. mit feinem Katholicis musseine Behauptungen: "Freie Erörterung sch überhaupt ein unbestreits bares Recht" (S. 138), "die Macht ber Kirche gründet sich blos auf persönliche Ueberzeugung" (S. 126), und "das Sesse bes Fortz ich reitens, der Bervolltommnung und Entwicklung sein das allges meinste und absoluteste, somit auch, wenn man wolle, das oberte oder höchste, dem kein Elied und keine Xussiehen könne, ohne eben dadurch bem Berberben und ber Zussiehen könne, ohne eben dadurch bem Berberben und ber Zussiehen könne, ohne eben dadurch bem Berberben und ber Zussiehen könne, ohne eben dadurch bem Berberben und ber Zussiehen könne, das er Len?" (S. 122.) Wie sit dann wieder hiermit zu vereinigen, das er Elärte und hoch berzige Zoleranz kannte, welche über die theoretischen Differenzen bes Dogma hinwegsehen beißt, um nur auf bie religiöse Zusübung der chistlichen Moral zu büchen"?

\*) Erfte Abtheilung, 1826. 3weite, Göttingen 1827, wozu, als britte Abtheilung noch bie Abhanblung zu rechnen: "Bas heißt romifchefatholifche Rirche?" Altenburg 1828.

\*\*) Da von ber Freiburger Beitschrift für tath. Geiftliche und von einigen anderen Reologen uns der allgemeine Vorwurf gemacht worzben, daß wir die Autoritäten, auf welche wir unsere Bemertungen über die rom. = tath. Kirche bezogen, aus dem Mittelalter hervorgesucht, womit gemeint seyn soll, das wir uns den Katholicismus, den wir betäm:

baber noch die öfumenischen Concilien als unfehlbar, und bie Dabfte als Stellvertreter Chrifti, als bie rechtmaßigen Organe der romischen und als die Oberhaupter der gefammten Rirche von Jedem angeschen werden muffen, der ein romifch - tatholifcher Chrift beißen will; fo lange die Rirche noch nicht felbft burch eine ofumenifche Rirchenverfammlung ausbrudlich wird erflart haben, baß fie bie Undersglaubigen nicht mehr unbedingt von ber ewigen Geligfeit ausschließe, fo lange werden wir ben hiftorifch und dogmatifch begründeten ftrengen Ginn jenes Dogma's als den noch geltenden und gultigen Glauben der Rirche, b. h. des mit Rom einigen Episcopats, anzusehen, und die ausweichenden Deutungen jener deutschen Theologen als einen Beweis anzufuhren berechtigt fenn, daß diefelben lieber das Unfeben ihrer Rirche, die jahrtausendlange Ueberlieferung und die Rechtglaubigteit aller Pabfte, als ihre eigene humanitat zweifelhaft mas chen mogen. halten fie aber in der That fur möglich, daß ein nicht bos williger Undersglaubiger, wenn er Recht thut und Gott fürchtet, auch jest noch, nachdem Chriftus die ausfoließliche Seilsanftalt geftiftet haben foll \*), ber ewigen

pfen, willtührlich zusammengestellt hätten, so haben wir in ber all gem. Kirchen = Zeitung die Hauptautoritäten namhaft gemacht, aus benen wir das röm. = kath. System geschöpft, und die Kritiker aufgesorbert, offen und ehrlich zu erklären, welche von benselben sie Antwort ist erwersen. Es ist nun mehr als ein Jahr verstoffen und keine Antwort ist erfolgt. Wir erneuern hiermit unsere herausforderung und erklären zugleich, bas wir nur bemjenigen ein Recht zugestehen, unsere Aeuserungen über die tom. = kath. Kirche zu beurtheilen, ber zuvor unsere Autoritäten burch erwie soh ere Autoritäten entkräftet haben wird.--

\*) Wir haben in ber Schrift "über allein felig machen be Kirche" erwiefen, baß eine solche Erclusstät, in dem Sinne, wie dieselbe von den canonischen Kirchenvätern, Concilien, Pählten und viele Zahrhunderte lang von der ganzen röm. = kath. Kirche theoretilch und praktisch geltend gemacht worden, auf einer Weltansicht beruht, die in ihren Endrefultaten die bes Manich äsm us an Scheuslichkeit weit überdietet; denn am Ende bleiben auf ewig nur ein him mel mit wenigen Auserwählten, und eine Pälle mit zahllosen Berdammten, und folch' eine fortewige Disson ang ist boch offenbar traffer und gräßlicher als die urewige ber Manichaer, weil diese jum wenigsten nicht von einem all mäch tigen, altgütigen Schöpfer Himmels und der Erbe ausgeht und nicht mit den Werten: "Allbarmherziger, allliebender Gott," mit "Genugthung für alle Sinden,", mit "Ueberwindung der Hölle" u. f. w. ein fprachschaberliches Opiel treibt. der Abolit eines Publicums zu entziehen, wir haben ihm aber in einem, dem Zten Bande "über alleinstelligen, sitcher" bisgebruchten ber Auseiner Ausseichen Studern hat zwar im Katholit en verlicht, jene katholischen Studern aus zu entziehen, wir haben ihm aber in einem, dem Zten Bande "über alleinstelligen. Kirche" beigebruchten Send fore ib en bas hererobore [einer Ausweichung er wie fen, welchen Erweis u entträften, berfelbe in feinem fpäteren Eenbichen auch nicht einmal verlicht jar, und wohl auch nicht mehr verlucher kann, Denn, während wir bieSeligkeit theilhaft werden könne, wer giebt ihnen bann auf Erben das Recht, diejenigen von der Kirche auszuschließen, welchen fie zwar eine theilweise Andersgländigkeit, keineswegs aber eine wirkliche Böswilligkeit, die etwas schlechthin Junerliches, eine reine Gewiffenssache ift, erweisen, ja nicht einmal billiger, weise die letztere bei ihnen voraussegen können, ohne ihnen bas Recht zu geben, auch ihren Gegnern Böswilligkeit beizumeffen?---Ift nun aber jene sophistische Diffunction nicht wirklich schon als der erste und schwerste Schritt zu jener Ansicht zu betrachten, welche namentlich von den letzten Pählten so oft und so schwerzlich als Indifferentismus oder als Lolerautismus beklaat worden ist?

Ebenso muß sich jedem Unbefangenen die Frage aufdrängen, ob wohl die deutschen fatholischen Fürsten nicht nur die allgemeine Religionsfreiheit, sondern auch eine fast unbeschräufte Preßfreiheit, die ungehinderte Bibelverbrei= tung, die Erlaubniß zum Austritt aus der fatholischen Rirche und die eheliche Vereinigung von Katholisten und Atatholiten gestatten und zu einem verfassungsmäßigen Rechte erheben konnten, wenn sie wirklich noch die tathol. Rirche für alleinseligmachend, das Tribentinum für bindend

fes schreiben, kömmt uns ber allgem. Religions: u. Kirchenfreund (v. Benkert) zur han, und hier lesen wir zum 1. April d. 3. Folgendes aus der Feder eben dessellten frn. Ehorherrn Geiger's: "Der Menschift in Anschung seines niederen Vermögens auf dieser zeitlichen Ratur und ihrem Organismus aufgepflanzt; in Anschung seines geistigen Werfens ader gehört er zum Organismus des Geisterreiches. Dies ses der ift zwiesach: das heilige Seisterreich und das Reich der verworfenen Geister. Vom ersten ist Zeus Ehrliebet das Geisterreich ein zweih auptiger Organismus!) "Der Mensch mit Freiheit begabt, kann sich an das eine oder andere anschliefen. Bei dem Falle der ersten Menschen Geister. Beite grägen an einander, es giebt kein Metschen Geister, Beite Stichen anschen, es giebt kein Menschen Geister, Beite fon im Reiche Satans. Jesse ber verworf fenen Geister... Beibe Reiche gränzen an einander, es giebt kein Metschen Geister, Beite zu won im steiche ber stende sein Resche Christiaustrit, steht schen zweingen auch die Kirche scheus zu soul bei ber Zause aus dem Reiche ber Finsternich und verleibt uns Staft, Linne wie Batan feinen Antheil, den er an diesen Wenschen geister, Der geistige Unabhängigsteit muß nothwendig Anarche in der Geisterwelt erzeugen, die ganz consequent in das prattische batte, adminmt und ihn in den Draganismus dusspricht, wo sie im Rannen Zeus Ehristus bem Satan feinen Antheil, den er an diefem Menschen hatte, adminmt und ihn in den Draganismus dusspricht, wo sie in damen zeus eistige Unabhängigsteit muß nothwendig Anarche in der Geisterwelt erzeugen, die dann ganz consequent in das prattische Eeben übergehen und ben Satan sin das gesellschaftliche Eeben einpflanzen wird .... Benn ihr euch vom heil. Geisterreiche Zeus Ehristus trennt, so stellt das f eister zeugen, die dann ganz consequent in das prattische zeben übergehen und ben Satanismus in das gesellschaftliche Zeben einpflanzen wird .... Benn ihr euch vom heil. Geisterreiche Zeus Ehristus trennt, so stellt dast der Satans, und sind aus dauf

nud ben Babit fur das haupt und fur den Furften und ben gottvertretenden Seelenwächter der Rirche bielten? Dan wende bagegen nicht die Noth der Zeiten ein; wo es das ewige heil eines gangen Boltes, ja nur eines einzigen Gottes - Ebenbildes gilt, ba giebt es teinen ftarferen Beweggrund; gegen ewige Berbammniff verschwindet jede zeitliche Roth und Bedrängniß. Alle öfumenische Concilien und canonische Rirchenväter haben ausbrucklich oder implicite die fatholifche, mehrere ofumenische Concilien und febr viele Pabste und zahllofe Rirchenlehrer haben bie romifch-tatholifche Rirche für Diejenige erflart, außerhalb welcher nur ewiges Verderben ju finden; in Folge davon bleibt jeder Ungetaufte "unter dem Borne Gottes;" jebet, von irgendivem, Getaufte, wenn er nicht an ben ubrigen Bnabenmitteln der rom. = tath. Rirche Theil nimmt, ift ein materialer, und wenn er wiffentlich außerhalb der Rirche bleibt, ein formaler Reter, und in beiden Fallen ohne hoffnung auf ewige Geligteit \*); jeber Getaufte muß, er mag

93 7.3

i

. . . Bur jene Bortfinftler, welche zwar ihre rom. = tath. Rirche für bie Allai Afellamachende ertlaren, fich aber foamen, im hellen Sages-lichte ber humanitat, bas mit bem Blute zahllofer fogen. haretiter erobert worben, nun noch unverhohlen alle Nichttatholiten ber Golle zuzuweifen, und fich gegen biefe Imputation burch bie Ausflucht vertheibigen, Die harte Deutung tenes Dogma's gehore nur bem abgelebten Mittelalter an, für biete verfchamten und tinilden Salbgläublinge wollen wir hier noch zwei Zeugniffe beibringen, an welchen zwar ihre Ausflucht zerfcheitern, bagegen aber ihr Glaubensmuth erstarten und ihre Berschamtheit fich ihrer felbit wird ichamen tonnen. Wir lefen nämlich in ben parffer Ragblättern vom lebten Ral b. J., baß, im Angesicht einer unglaubigen, erbitterten und Alles be-fpottenben Bevolterung, ber Erzbifcof von Paris, fr. v. Quellen, unterin 5. Dai b. 3. ben fterbenden Gregoire, ebemal. Bifchof von Blots, welcher fich weigerte, ben fruheren, vom Pabit verbammten Eib auf bie burgerliche Conftitution ber Geiftlichteit zuruczufchworen, folgendere nagen ermannte: "Je vous conjure, d'avoir pité de volte âme, en renfrant dans le sein de l'unité catholique, hors de laquelle vous 16 pouvez espérer la couronne immortelle .... Non, il n'est pas possible que vous puisslez vous persuader avoir seul raison contre le chef de l'église et l'épiscopat tout entier; l'humilité sans laquelle und n'entrera dans le royaume des cieux, achevera de vous con-vainore. Richts bezeugt nun traftiger einesthells die ftrenge Chrlichteit bes eblen Fursprechers der Reger und Juden und des gelehrten Verfassers ber histoirs des soctes religieuses, fo wie anderntheils die Unabweis-lichteit und Unzweibeutigteit des obenerwähnten Dogma's, als die Antwort, welche der ehrwurdige Greis mit vollem Bewußtiern in feinen Sterbenstagen etlief: Comme vous, heißt es in der Antwort vom 7. Mai, comme vous je suis convaince que, dans le sein de l'église catholique apost. et romaine, exclusivement se trouvent les moyens d'obtenir cette couronne immortelle, objet de tous mes voeux ... Je sais qu'à l'église cathol. seul a été promise cette assistance de l'esprit saint, qui ne permot pas qu'elle s'égare au milieu des écueils dont elle est entourée; aussi, toutes les vérités qu'elle enseigne, me sont également

wollen ober nicht, fich ben Vorschriften ber Rirche unterwerfen \*); feinem Getauften endlich darf gestattet werben, wenn er großfahrig geworden, von der Rirche anszuscheiden; vielmehr fann er auch noch burch andere Strafen, als burch Ausschluß vom Ubenomahl, zum chriftlichen Leben (d. h. zum Leben nach den Gefeten ber rom. = tath. Rirche) gezwungen werden \*\*). Wenn nun aber alle deutsche Regierungen und Verfaffungen jedem Ratholiken den freien Berkehr mit Regern, das Lefen ketzerischer Schriften, das Besuchen ketzerischer Pre-Digten und bas Uebertreten ju feterifchen Confessionen gestatten, ja sogar jedes eigentliche Profelntenmachen \*\*\*) und jede andere Strafe, als das Ausschließen von den Gnadenmitteln, gegen tegerische Ratholiten verbieten, fo wird man doch wohl nicht behaupten wollen, daß die romifch = fatholifche Rirche noch eine volle, wirkliche Eriften; in Deutschland habe; vielmehr wird man zugestehen muffen, daß Rom mit Recht über die immer gedrücktere Lage feiner Rirchen immer herbere Klagen führe. ---

So ift ferner die Glaubensverschiedenheit anerkannt nach canonischem Nechte ein Shehinderniß +). Auch ließ

\*) Concil. Trid. sess. VII. de Bapt. Can. 8.

\*\*) Eod. can. 14.

\*\*\*) S. u. A. bas Konigl. Sachf. Manbat vom 20. Febr. 1827, bas Weimar. Gefes v. 7. Oct. 1823. §. 60, bas Baier. Religionsebict v. 26. Mai 1828, Lit. 1. B., bas erste Babische Constit.= Edict, die tirchl. Verfass. betreff. §. 5. und Kurheff. Ausschreiben vom 18. August 1823.

+) Nach Balters Kirchenrecht (5te Aufl. §. 319.) hat "die latein. Kirche (die gemischten Shen) immer sehr mißbilligt und verboten, jedoch aus Rücksicht auf die bürgerlichen Verhältnissen nicht die Rullicht berselben ausgesprochen." Inwiefern aber, vom lateinischene mag geber ermessen." Inwiefern aber, vom lateinischene mag geber ermessen, der solche Rücksichandme entschultigt werden könne, mag geber ermessen, der die auch von Balter angeführte Stelle aus van Espen's Jus eccl. P. II. s. L. T. XII. c. V. n. 88, erwägt: "neque enim ultus negat, quin Catholici gravissime peccare soleant, cum haereticis matrimonia ineundo; haecque matrimonia ob multiplicia inconmoda ac praesertim praesentaneum periculum perversionis ad haeresim, parti catholicae nec non prolibus imminens, esse plane detestanda." — Was sind bärg erliche gegen kirchliche Berhältnisse, was zeitlich e Rachtheile und Gefahren gegen ewigen Schaben und Sectengefahren? Daß aber jenes Etheverbot wirklich als ein allgemeines Kirchenge sche anzuschen, geht baraus hervor, daß es von ben ditesten, wie von ben neuessen Synoben als folches ausgesprochen worben. So vom Conc. Eliberitan. a. 313. can. 16., Laodicen. 364. c. 10 et 31. Car-

chères, et n'en est-il aucune que je ne fusse pret à sceller de mon sang ".... Wer aber gegen biese zwei Kraftstimmen die weichlichen Meisnungen einiger anderer französischen Abeologen anführten möchte, den verweisen wir auf eben dieses Gregoire's histoire des sectes relig., in beren zwei ersten Banden mehrere Ubhandlungen siegreich jene Verweichlichungen bekämpfen.

ber avostolische Nuncins in der Schweiz den Bischof von Bafel unter'm 22. April 1817 daran erinnern: que "Benoit XIV. soit dans son traité de synodo dioecesana, soit dans ses constitutions, comme pape, reprouve les mariages mixtes; que l'axiome: "non sunt facienda mala, ut eveniant bona, " doit toujours prévaloir; " et que l'evêque "doit se soumettre aux décisions du chef de l'Eglise. " Er bemerfte bann: "Le St. Siège accorde très rarement et avec beaucoup de réserves, des dispenses sur cet empechement, et ne reconnoît point dans les évêques l'autorité ordinaire d'en dispenses." Daran habe er fich zu halten \*). Als aber der Bifchof diefe Mahnung wenig geachtet zu haben icheint, wiederholte der Internuncius ihm unterm 9. Nov. 1819: quod ecclesia semper et merito improbavit et improbat hujusmodi connubia; facultatem dispensandi fuisse et semper ense uni sedi apost. reservatam; auch werde folche Dispens immer nur gegeben unter Bedingung des Boreides beider Berlobten, alle Rinder fatholifch zu erziehen. 2Benn nun demungeachtet alle deutsche Gesetzgebungen folche Ehen gestatten und alle, sogar die baierische, den fatholischen Beiftlichen unterfa= gen, jenen von der rom. = tath. Rirche geforderten Boreid bin= fichtlich der Erziehung der Kinder zur Bedingung der eheli= chen Einfegnung zu machen, dann wird man wieder nicht be= haupten tonnen, daß die fatholifchen Fursten, welche folche Befete gegeben, und die tath. Geiftlichen und Laien, welche fich biefelben gefallen laffen, noch in aufrichtiger, vollftandiger Einigfeit mit ber romifchen Mufter= und Deifterfirche fteben. ---Dies aber mochte die Kirche sich wohl aus den zahlreichen gemischten Ebe abstrahiren, daß sie lieber das fragliche Bin= berniß aufheben, als noch långer ein Gefet besteben laffen follte, deffen Uebertretung weder verhindert noch gestraft werden fann.

thag. III. 397. c. 12. Chalcedon. 451. c. 13. Agath. 507. c. 67. Quinisext. 692. c. 72. Dann in ben neueren 3eiten vom Conc. Posoniens. 1309. c. 8. Varmiense 1575. c. 8. Antwerp. 1576. c. 2. Tit. 6. Ebroicens. 1576. §. 10. Burdigalens. 1583. Tit. 15. etc. und vom Synod. Coloniens. 1651. P. 4. §. 25. Paderborn. 1688. P. 2. Tit. 10. §. 24. Culmens. 1744. c. 25. Ebenfo von & eo I. im 3. 458., von Bonifaz VIII. in cap. decrev. de haer. in 6to, Urban VIII. in Litter. apost. dd. 30. Dec. 1624., von & lee mens XI. und Benebict XIV., und noch von Pius VIII. im Breve dd. 8. Oct. 1803 an ben Erzbifchof von Mainz, in Bulle v. 27. Febr. 1809 an bie Bifchôfe von Frankreich, und in 2 Schreiben v. 23. April 1817. u. 31. Oct. 1819 an bas Generalvicariat von Ehrenbreitftein, und von & ev XII. in feinem Encyclic. vom Januar 1825, weg. bem Jubi-Ium. —

<sup>\*)</sup> G. Theol. Quart. Ochr. 1822. G. 163.

Ebenso untersagte das Tridentinum und untersagen noch bie vier vorletten Pabste aufs ausdrucklichste den Rirchglaubis gen das Lefen jeder vom Bischofe nicht approbirten Schrift, und gestatten felbst bas Lefen einer approbirten Bibeluberfesung \*) nur denjenigen, welche eine besondere Erlaubniß hierzu von ihrem Pfarrer eingeholt haben. Und bennoch, bat noch keine deutsche Regierung die freie Verbreitung nicht approbirter Bücher und die unentgeldliche Austheilung auch nicht ap. probirter heiliger Schriften unterfagt, baber denn feit 40, und besonders in den letten 20 Jahren \*\*) diefe Berbreitung immen zugenommen, und die fatholische theolog. Quartalschrift bereits im J. 1819 sich dahin ausgesprochen, es sey nivahre Thorheit, den Strom aufhalten ju wollen \*\*\*)," und 1825 fogar behauptet hat: " bie Bibelgefellschaften, ba fie neue Leftamente verbreiten, thaten ein gutes Berf; ihnen geheime bosliche Absichten unterlegen, fen lacherlich +)." Wenn nun die allgemeine Lesfreiheit, gegen welche, als gegen die gefährlichste von allen, nicht blos die romische Rirche mit Keuer und Schwerdt, sondern auch die altfatholische mit Rirchenstrafen, ja sogar schon die apostolische, und namentlich felbst der Upostel Paulus mit ernsten Mahnungen gefämpft, wenn nun diefe Freiheit von den gebildeteften Ratholiten geforbert, von den Fürften gestattet und gemährt, von den Bifchofen geduldet und von zahllofen Geiftlichen benutt wird, wabrend Rom die alte Autoritatsfirche zu ftugen und zu erhalten fucht durch Abhaltung alles deffen, was den Gewohnheitsglauben ftoren kann ++), und ihn, wie die Erfahrung

\*) Selbst noch die neueste kath. Uebersegung von Ullioli ift nur genehmigt, als burchaus (nicht mit dem Urterte, fondern) mit der (fehler= haften) Bulgata übereinstimmend.

\*\*) Schon im Januar 1821 waren allein 293,961 van Effische N. Leftamente ausgetheilt, wovon 173,341 bis zum Juni 1818, und bie übrigen im Lurzen Zeitraume vom Juni 1818 bis Ende December 1820. Doch follte nicht vergeffen werben, bag bie erfte Bibelgefellschaft von janfe: niftifchen Beiftlichen und Laien unter Leitung bes irlandifchen 2666 Bar= neveld fich bereits zu Ende des 17. Jahrhunderts gebildet. Die erste Ausgabe ber Bibeluberfegung, die von biefer Gefellschaft verbreitet murde, er= fchien 1718 mit Approbation; die 2te 1728, die 3te 1731; aber schon in ben folgenden, von 1732 und 1735, mußte die Gesellschaft in den Worreden fich gegen Vorwurfe vertheibigen, und um 1750 verschwinden die Spuren ber Wirtfamteit biefes Vereins. --\*\*\*) 3 a big. 1819. S. 303.

+) Jahrg. 1825. S. 95.

1+) Rom sieht in Allem, was den blinden Glauben bebroht, sich felbft gefährbet, weil es nur auf biefem ruht. Deutsche Kirchenrechtsfcri= benten geben ber Sache fogar eine juriftifche Wendung. So lesen wir in bes Domvicars Unbr. Muller Lerifon bes Rirchenrechts (1830) voce Gewissensfreiheit: "Wenn bie geanderten Meinungen eines

zeigt, nnausbleiblich vernichtet; wenn nun immer allgemeiner von gan; Deutschland, und am lautessen und kräftigsten von dem katholischen Baiern, nach unbeschränkter Preß= und Lesfreiheit, als nach dem freien Uthem des neuen Lebens gerufen und geschmachtet wird, während die ehrwürdigsten und in ihrer Art gelehrtesten und einsichtsvollsten Pählte diese Freiheit als das schärfte und gesährlichte Gift der neuen Beit bezeichnen, dann kann doch wohl nicht mehr beweiselt werden, daß der de utsche Anbau der röm.-kath. Kirche in seinen Fundamenten untergraben ist, indem der Rücktritt aus dem unbeschränkten Genuffe der geistigen Freiheit in die kirchliche Glaubens=Unterwürfigkeit eben so unmöglich ist, als die Rücktehr in das erste Paradies der unwissenden Unschuld für diejenigen war, die einmal von der bitterfüßen Frucht des Ertenntnißbaumes gefostet hatten.

Individuums in Bezug auf Religion ganz abweichend von ben Lehr= und Staubensfägen ber bestehen den Religionsgefellschaften find, bann barf ihm die Verbreitung (derselben) nicht gestattet werden, weil da= burch die Gewissen ber Uebrigen beunruhigt wurden.","Der Staat hat in biefem Falle bie Pflicht, nach feinem Schuts und Schirmrechte bie in ihm bestehenden Religions = und Rirchen = Gefellschafs: ten und ba, wo eine Religion berfelben als bie herrschende. Staatsreligion ertlart ift, insbefondere biefe gegen berg leichen Attentate ficher zu ftellen." - Bir glauben biefe bundige und foluffige Redts = und Pflichten = Theorie burd Unwendung berfelben, auf die Bergangenheit erganzen zu muffen, indem wir bemerten, daß die Ronige von Spanien, daß CarilX. und Ludwig XIV. von Frant-reich, daß Ferbinand II. und einige andere deutsche Fursten und noch zulest (1732) ein Erzbifchof von Galzburg fich als fehr rechts = und pflicht= verftanbig bezeigt haben, als fie, um ihre Millionen rom. = tath. Rirch= glaubiger vor ben Attentaten gegen bie Gemiffeneruhe ficher zu guaunger vor ven Artenraren gegen die Gewillenstuße licher zu ftellen, die wenigen hunderttausende von Mauren, Juden, Waldenfern, hugenotten, hussiken und sonstige, der herrschenden Staatsrelis gion widersprechenden Individuen zur Auswanderung oder zur Abschwörung ihrer Meinungen nöthigten. Auch lehrt hr. Undr. Müller nichts Anderes, als was schon so viele heilige vor ihm, wie z. B. der heil. Augustin, hieronymus, Dominicus, Ignaz, Pius V.; Franz v. Sales, und so viele Andere gelehrt haden! — Gewissenstuchte Stearen der vielwehr Keistearsprechen ist für die diesare ober vielmehr Geisteserstarrung der Glaubigen ist fur die despotische Hierar= chie eben fo nothwendig bas bochfte Regierungsziel, wie ber leibenbe Ges borfam und ber fogen. innere Friede fur die legitim = abfoluten 2Belt= fürsten. Db dann, wie Specktin zum 3. 1350 foreibt (f. Gorres Borrede zu Sufo's Schriften, S. XLl.), in Folge ungerechter pabstlichen Interdicte "viel Laufend ohne Beicht in großer Verzweiflung gestorben find," und ob Spanien unter feinem legitimen Konig verarmt und verwühert, barnach hatte Lauler, bar= nach haben einzelne eble Spanier nicht zu fragen, und Sener wurde mit bemfelben Recht als Gemiffensbeunruhiger in Bann gethan, wie die Spanier als Friedensstörer eingekerkert, gefoltert und gehängt wurden. Alles ad majorem Dei gloriam!

Die rom.- fath. Kirche aber, welche die unwiederbringlichen Folgen folches Genuffes schon sehr fruhe erkaunt und durch bas Berbot oeffelben die sehr beschränkte Gultigkeit der bei ihr hinterlegten Wahrheit ausgesprochen hat, war von jeher aufs ängstlichste besorgt, ihre Unterthauen gleich von Kindheit auf an unbedingte Folgsamkeit zu gewöhnen, und machte ihnen deshalb besonders jede Ubweichung vom überlieferten Glauben zum größten, verabscheuungswürdigsten und strafbarsten Berbrechen \*). Sie suchten daher sich stets des gesammten Erziehungs wessen su bemächtigen \*\*), und wie der Pabst sich

\*\*) Einen actenmäßigen Beweis hiervon geben noch bie neuesten Con= corbate von Baiern und ben beiden Gicilien von 1817 und 1818. Im Befentlich ften ftimmen beide uberein; nur ift dies Befentliche im ficilianifchen icharfer ausgesprochen. Der Urt. 1. beff. fagt nämlich: Religio cath. ap. rom. est sola religio regni utriusque Siciliae, atque in eo semper conservabitur cum omnibus juribus ac praerog. quae ipsi competunt ex Dei ordinat., et canonicis sanclionibus. (In Art. 1. bes baier. ift bas sola zwar weggeblieben ; ba aber bas can. sanct. und das cum onn. jur. ac praerog. barin aufgenommen, fo ift bie Sirchen-rechtsfache biefelbe). Det Art. 2. des ficil. fest gleich hinzu: "Conse-guenter ad articulum praecedentem Institutio in regiis Universitati-bus, Collegiis et Scholis tam publicis quam privatis erit in omni-bus conformis doctrinae ejusdem religionis catholicae. Eine moglichft fich annabernbe Beftimmung enthält ber Art. 5. bes baier. Concord., jeboch mit Beglaffung des consequenter. hinfichtlich ber Unters werfung bes Guberniums unter ben tirchlichen Inder fimmen jeboch ber Art. 24, bes ficil. und ber 13te bes baier. fast wortlich mit einander überein. Ebenfo fuchte bie fierarchie in Frankreich burch ibre frères ignorantins und bemnachst burch bie jesuitischen fleinen Se minarien fich bes Erziedungswefens zu bemächtigen, und in demfelben Sinne intriguirte ber rechtglaubige Theil bes nieberlanbifchen Rlerus. Ramentlich erflärte bas Jugement doctrinal des Eveques du Roy. des Pays-bas im 3. 1814 u. X.: "Nous avons jugé nécessaire de déclarer qu'aucun de nos diocésains respectifs ne peut, sans trakir les plus chers intérêts de sa Religion, sans se rendre coupable d'un grand crime, preter les differens sermens prescrits par la constitution etc., denn biernach müßte man auch die anti-fatholijden Artifel be-febredren: nämlich Art. 190. la liberte des opinions religieuscs est garantie à tous. Art. 191. protection egale est accordee à toutes les communions relig. qui existent dans le royaume. Art. 226. Plastruction publique est un objet constant des soins du goucernement etc. Dus Jugement beginnt aber fo : "Un des principany devoirs des Eveques est d'enseigner aux peuples la doctrine de l'Eglise cath., de consurer les errours qui y sont contraires, et d'empecher, autant qu'il est en eux, que les quailles, qui leur sont contiees n'en suient islectice. ---

<sup>\*)</sup> Bon zahllofen Stellen wollen wir hier nur folgende des heil. Aus guftin anführen. Er schrieb Ep. 204 ad Donat.: foris autem ab ecclesia constitutus aeterno supplicio punireris, etiamsi pro Christi nomine vieus incendereris. Achtere andere Stellen haben wir u. U. ans gesucht in der Schrift: "Was heißt rom. stathol. Rirche?" C. 11. S. 101 ff. —

Gott für verantwortlich erklärte für die Rechtgläubigkeit der Bischofe, fo fprachen die fe das gottliche Recht an, ihre Unterhirten im rechten Glauben und in der rechten Bucht ju erziehen, daher dann schließlich den Pfarrern für das Geelen= Beil jedes ihrer Pfarrkinder von Rindheit auf Gorge ju tragen, und mithin vor Allem deren Erziehung ftets zu leiten und zu beauffichtigen jur wefentlichften und dringendsten Pflicht gemacht werden mußte. 211s aber fowohl diefe, als die Bifchofe, Diefe beiligste Pflicht über alle Daaße ju vernachlaffigen fchienen, weil außerbem, nach tatholifcher Berechnung, die Reformation gar nicht hatte fattfinden tonnen, da erhob fich, befonders um diefem Mangel ju begegnen, der Drden ber Jefuiten und wurde gar bald, als die Pabste die eminente Brauchbarfeit deffelben in diefer Bezichung erfaunten, von Rom aus immer mehr begunftigt und fo fast ausschließlich der Padagog der rom. = fath. Rirche. Die Jefuiten thaten, was fie tonnten; fuchte Allen - Alles zu werden; nahrten den egoiftischen Bahn= glauben des gemeinen Bolfes durch Bruderschaften, got= tesdienstlichen Prunt, falsche Reliquien und erlogene, oft abge= fcmacte Bundergeschichten; gaben dem erwachten wiffenschaft= lichen Streben castrirte Classifer und rechtglaubig gemachte Phi= losophie; bemächtigten sich überall der Ratheder des Rirchen= rechtes; lehrten, wenn die Fursten ihnen nicht gehorchten, die Rechtmäßigkeit des Ronigsmordes, dagegen, wenn die Ronige das Ordenstleid anlegten, um felig ju fterben, die Berpflich= tung zum unbedingten Geborfam der Unterthanen unter die fürft= liche Billfuhr; predigten, wenn die Pabfte ihnen gunftig wa= ren, die unbedinate Suprematie und Infallibilität derfelben, während fie fich ihnen jedesmal widersetten, wenn fie die Drbensmitglieder zurechtzuweifen fich unterfingen; reizten auf Diefe Beife allmählig bald die Kurften, bald die Dabfte, beleidigten fowohl den gesunden Menschenverstand als das naturliche Rechte= gefuhl, erregten überdieß durch ihren Glang und ihr Unfeben ben Reid und die Eiferfucht, fo wie durch Unmagung und Ranke den Born und die Rachfucht der übrigen Drden und der Beltgeiftlichteit, und erlagen endlich ihren ungablbar gewordenen Feinden \*). Als fie aber abgeschafft waren und die Er=

<sup>\*)</sup> Kirch = und Schuitenglaubige, welche das eben Gesagte, aus geschicht= lichen Urkunden Geschöpfte, bezweiseln möchten, verweisen wir auf die geist= reiche, zwar nicht ganz unpartheitsche, aber doch immer noch genug sagende und erweisende Schrift des Barons v. Eckstein, welche im 3. 1827 unter dem Titel des Jésuites zu Paris erschienen, aber alsdald auf Anstisten ber Congregation confiscirt worden ist. — Für diejenigen aber, welche in jedem Angriff auf eine historische Gach e einen Angriff auf Person lichteiten seinen, als solcher, darum aber nicht alle die Mitglieber dejgem nur der Orden, als solcher, darum aber nicht alle die Mitglieber dej-

ziehung fast gang in weltliche hande überging, da brach, was freilich auch außerdem unvermeidlich gewesen, ber harte Rampf der beiden welthiftorifchen Machte los, der um fo fürchterlicher wurde, je mehr bas Princip ber neueren. Weltgestaltung non den Gewaltträgern des alten Princips unterdruckt und ifolint worden war. Die letteren vergaßen nun bald die fraheren Uns gebühren des abgeschiedenen Ordens, um nur feiner anscheinlichen Berdieufte ju gedenken, und die Aufhebung deffelben wurde bald als Urfache des nachfolgenden Umfturges angesehen, wahrend fie boch felbft nur der erste Ausbruch der allgemeinen Rris fis gewesen. Selbft der großartige, vielerfahrene und schwergeprufte, aber immer noch Pabit und Romer gebliebene, Pius VII. verfannte den urfächlichen Zusammenhang der Begebenheiten, und glaubte die alte Weltordnung retten ju tonnen, wenn er einen Theil des abgenußten Raderwerkes, wenn er die Jesuiten wiederherstellte und ihnen die Erziehung der tatholifchen In-gend wieder anvertraute \*). Alles Mögliche ift feitdem geschehen, um Schulen, Seminarien und das gemeine Bolt wieder . zu jesuitifiren. Aber diefer Orden scheint, wie Napoleon von Elba, und wie die Bourbonen aus der Berbannung, nur wiebergekehrt ju fenn, um den augenscheinlichsten Beweis feiner wirklichen Abgestorbenheit darzulegen, und den grundlichen und entscheichenden Triumph einer neuen Ordnung der Dinge ju per-

felben, als Einzelne, charakterissirt werden sollten. Wir glauben vielmehr, bas die Uebermeisten berseiben, wenn auch weit abirrend und wahngläubig, so boch im Grunde wirklich wohlm einen be Instrumente ber Oberen waren, von welchen setht geröß manche in allem Ernste glaubten, es sey ein gutes Werk und diene al majorem Dei gloriam, wenn sie, gleichgültig hinsichtlich ber Mittel, nur den Ginen großen ächtath os lischen zweich mücheligteit hinzuführen. Das bierbei dann auch Gerichswirt, Einsein und weiter andere Gene in men folliche mit einschlich, wird, Ehrgeis und manches andere Gene in men folliche mit einschlich, wird, Kirgeis und manches andere Gene in men folliche mit einschlich, wird. Riemand bezweiseln, der bas menschliche har lennen lernens aber das Besseisten verlichte war auch abei; wie es denn überhaupt unter den Menschen wenig Engel, aber auch wenig eigentliche Böhewichter siedt.-

\*) Er nahm die Stimmen einzelner Mitglieder der Hierarchie für die Stimme der Zeit. Wirklich wurde u. a. von delgischen Rierikern unterm 8. Oct. 1814 dem Congreffe von Wien eine Juschrift überstendt, worin als bestes Mittel, der Jugend die beste Erzichung zuzuschacht, die Wieder in führung der Jesuiten vorgeschlagen wird. (f. Münch's Concordate 2c. II. S. 483.) Auch deutsche Römlinge trugen in ihren "rechtlichen Bitten und ehrsuchtsvollen Wünschen der Katholiken Deutschlands" bei der Gongreffe ziemlich deutlich darauf an, das die Erziehung von d. kurze Andeut. üb. kirch. Werfassungemein z. 1830. S. 20.) Achntiche Beltuch gingen befonderst auch von franzölichen Rechtaläubigen nach Rom. anlassen. Schon war die weltliche Macht, unter welcher nicht mehr die besonderen Personlichkeiten der Fürften zu verftehen find, fondern ber gange Compler ber Staatsbeamten, ohne welche die Farken nichts mehr vermogen, schon war diefe Racht zum Berwalter und zum Berkunder eines allgemeinen Rechtes und einer hoheren Sittlichteit geworden, als diejenigen waren, welche von ver fatholifchen Rirche geltend gemacht worden; ichon war die welthiche Biffenschaft und Theologie zum Organ einer allgemeineren Bahrheit und einer reineren Religion geworden, als die von der romischen Mut= ter- und Meistertirche bargebotene, und wie das canonische Recht durch dentiches Rirchen= und Staatsrecht, fo war die firchliche Slaubenslehre und Ascetif durch deutsche Gottesgelahrtheit und deutsche Frommigkeit und Sitte für immer antiquirt und entmachtet \*). Bor Allem aber war ben einfichtvolleren Stimmführern gur Ueberzeugung aemorben :

Für's Erste: daß freie, schlechthin allgemeine Circulation der Ideen, Erkenntuisse und Empfindungen die Grundbedingung eines gedtihlichen, geistigen Lebens und einer wahrhaft humanen Bildung fen.

3weitens: daß ebenso, wie die Familie nur durch ihre Einordnung in die größeren Organismen des Staates und der Kirche, so diese beiden nur durch Einordnung in das Gesammtleben der Menschheit zu ihrem wahrhaften, gotteswürdigen Dasenn ge= langen können.

Drittens: daß den Aleltern die Kinder, wie den geiftlichen Hirten die tirchliche Heerde, und den Regenten die Bolfer nicht zum Eigenthume gegeben, fondern als Pfleglinge von Gott anvertraut find, nicht um sie zu ihren eigennützigen Zwecken zu gebrauchen, noch um sie blos nach eigenem Gutdunken zu vilden; sondern um alle, von Gott in sie gelegten Kräfte und fahigteiten möglichst zu entwickeln, und sie an allen den Bildungs- und Entwickelungsmitteln Theil nehmen zu lassen, welche von der Vorsehung dargeboten werden.

Biertens: daß alfo die Kinder von den Ueltern, wie die Mündigen von Kirche und Staat, zwar forglichst behutet und bewahrt, aber auch möglichst freigelaffen und in

<sup>\*)</sup> Treffend bemerkt Gehring in einem fehr lefens = und beachtenss werthen Schriftchen: "Ue ber die Wirren und Wandelungen im Kirchlichen und Politischen." (Frankfurt a. M. 1831. bei Brönner) S. 8. "Wergeblich stämmt sich der altstarre Sinn des Kirchenthums gegen das neubeselte Ivoenleben unsers Jahrhunderts. Er sollte wissen, daß, wenn der Eingeweihte im Vesige der Wissenschaft des Einweihenden ist, das ler sich gurückgiehen muß."-

möglichft reichen Bertehr mit dem Gefammtleben gesetzt werden muffen.

Funftens: daß aber, weil die Aeltern ihre Pflichten gegen die Kinder vergeffen oder vernachlässigen können, nicht blos die Kirche, sondern auch der Staat von der Borschung bestellt find, über die Erziehung und Bildung der Neugeborenen zu wachen, und nöthigenfalls Aelternstelle bei ihnen zu vertreten, oder die Aeltern zur Pflichterfüllung anzuhalten.

Sechstens: baß chenfo, weil es möglich ift, baß bie geiftlichen oder weltlichen Hirten ihre Heerde nur als ihr Rutzgut betrachten und behandeln, der weltliche Herrscher die Pflicht, und somit bas Recht hat, betreffenden Falles die geiftlichen Hirten an ihre wahrhafte Bestimmung zu erinnern, oder sie zur Erfüllung derfelben zu nöthigen, wie umgefehrt die Kirchenvorsteher, wenn sie in Wahrheit boher stehen, als die weltlichen Machthaber, diese zu sich heraufzuziehen den göttlichen Beruf haben \*).

Siebentens: daß also namentlich die Staatsgewalt, wenn sie bereits eine hohere Entwickelungsftufe erstiegen, als eine beschranfte Kirchengemeinschaft noch einnimmt, die heiligste

<sup>\*)</sup> Bir tonnen nicht umbin, bei biefer Gelegenbeit ju bemerten, bag zwar bie Lehre Chrifti, nicht aber bas rom. tath. Airdenthum die Enger-liche Freiheit begunftige. So lange bas Obriftenthum noch bobere Menfchen: und Gottesrechte geltend ju maden hatte gegen Barbarei und heidenttum, waren auch feine Priefter ju geiftlichen Bormundern ber Fürften und Boller Schon Carl der Große und ber vielleicht größere Alfred ftanden berufen. höher als ihr Llerus, und feit dem eilften Jahrhundert immer häufiger wurden die Fürften die hirten der Bölfer gegen die Angriffe der geiftlichen Bölfe. Die Reformation febrte vollends das alte Verrättniß um. Auch liegt es gar nicht im theoretischen und praktifchen Princip bes rom. Ratholicismus, bie Befreiung und Berfelbftftanbigung ber Individuen ober bes burgerlichen Gemeinwefens ju bulben oder gar ju begunftigen. Auch ber Sclave tann burch treugtragen ben Gehorfam felig werben, und nach tathol. Anfict fogar weit leichter und fiderer, als ber freie Burger. Benn vollends bas Jatereffe bes Klerus babei berbeiligt mar, beginftigte er fogar fürstlichen ober guteberrlichen Despotienus. Bableiche Beispiele biervon führt ber Abbe be Rontgaillarb an in feiner Histoire de France, von welcher mir nur Folgendes bier mittteilen wollen. 3m B. I. 6. 307. bemett et: "Lorsque Louis XVI. invita le clergé à abolir la main-morte, le clerge n'opposa-t-il pas la plus grande rési-stance aux vues bienfaisantes du monarque! Quant à l'Esclarage des Negres. les Jesuites, les Capucins, les pères blancs ou Dominicains, possedoient dans nos colonies un grand nombre d'esclaves, et les traitoient même avec une barbarie excessive. Loin de blamer l'esclavage des negres, les ecclesiastiques l'ont consacré dans la chaire évangelique. On lit dans les edits de Louis XIII. et de Louis XIV.: "Nous établissons l'esclarage des negres en loi, d'apres les conseils des prêtres les plus pieux, qui ont decide que le meilleur moyen de convertir les mgres à la vraie religion, était de les rendre esclaves. "" ----

Pflicht hat, den in derfelben geborenen Rindern die Mittel barzubieten, um fich uber die Beschranftheit ihrer Ueltern ju erheben und wahrhafte, vollfommene Staatsburger ju merben.

Achtens: daß aber, weil zu gleicher Seit sowohl die Staats- als Kirchenobern (le trone et l'autel ) entweder in geistiger oder sittlicher Bildung, oder in beiden zugleich, auf eis ner niedrigeren Stufe tonnen stehen geblieben fenn, als bereits von den umgebenden Bolfern und von den Gebildeten des eigenen Volkes erstiegen ist, diese letteren alsdann den gottlichen Beruf haben, die hohern Bahrheiten zu verfundigen und die weltlichen und geifflichen Oberen zu deren Anerkennung aufzufordern \*).

Neuntens: daß alfo, damit diefe hochste von der Bor= febung angeordnete Gewährschaft der allgemeinen Vervolltommnung zur wirklichen Ausführung gelangen tonne, die allgemeine, wechselfeitige Mittheilungsfreiheit auf eine Beife garantirt werden muß, welche deren Unterdrückung schlechthin unmög= lich mache, eine Garantie nun, welche, wie ein unbefange= ner Blich über die meisten Staaten Europas wahrnehmen muß, wirklich durch die Leben bedingenden, inneren und außeren Berbaltniffe berfelben bereits thatsachlich vorhanden ift, ba zum wenigften handel, Politit und gesellschaftlicher Belt= vertehr keinem weltlichen oder geiftlichen herrn mehr ge= fatten, fein Bolt gegen das allgemeine Leben zu ifoliren und nachhaltig auf einer beschränkteren Ausbildungsftufe festzubannen.

Bon biefer Ueberzeugung und der durch fie erwechten 3uversicht, dann aber auch von dem gegrundeten Diftrauen ausgehend gegen rom. - tath. Intoleranz, gegen jefuitifche Fa-natifirung und gegen hierarchifche Serrfchfucht, überhaupt aber gegen ben bochmuthigen Duntel auf alleinwahre Lehre, alleinfeligmachende Rirche, und allein von Gott eingefeste, überschwängliche Priesterschaft \*\*) haben nicht

\*\*) Catech. Rom. praef. c. 5. "Ne quis verbum auditus Dei ab ecclesiae ministris, tanquam verbum hominum, sed, sicut vere est,

<sup>\*)</sup> Ebenso wie die Despotie und harpagie ber Pabste und ih= res Klerus ichon feit bem 12ten Jahrhundert burch fürftliche Concordate, -Pragmatifen, fpåter burch fraftige Unterflügung ber Reformation und in neuerer Beit burch zahlreiche Machtfprude auf ein minimum reducirt wors ben ift, so ift auch feit bem 13ten und 14ten Jahrhundert bie egoistis iche Zutocratie ber Fürsten burch bie Gebilbeten, großentheils bes britten Standes, auf immer engere Grenzen zurückgeführt worden, und ben ungeheuren Fortschritt, ben bie Menschheit in Diefer Beziehung feit hun= bert Jahren gemacht hat, verbankt fie fast ausschließlich ben geiftigen beroen bes Mittelftanbes.

wernen gegen bie ausschliefenden Unmahungen ber icure. Diefe, b. h. ihr Rierus, ift hierdurch ber ... : o manchen anderen Beziehungen von Seiten bes mifum segen bie Form Redstens verfichen, und na-...... sorretite \*) und offenbar unwiffend gegebene Bu-Jus Die rom. - fath. Rirche vollige Freiheit haben ist steben foil, ju einer unfruchtbaren Phrafe geworden. Man ne Diver auch Die Bortfuhrer ber Rirche in Deutschland, wie ; fraurreich und Belgien, Diefelbe Gprache gegen Die protemaufaten ober aufflarenden Regierungen anftimmen gebort, weige it fraberen Beiten fo lange vergeblich von Proteitanten und Jurflatern gegen die ftreng tatholidien Furiten und Dberwitten gefuort worden mar. Es bar felbft nicht an gemandten Wannern gefehlt, welche von ben feibitherrlich gewordenen Bigaregemalten Diefelben Freiheiten für ihre Rirche in Unfornch genommen haben, die fie felbit noch unfanaft von ihnen unter-Sunte feben wollten. Go haben fie unbedingte Religions. freideit fur Alle begehrt, um felbit unbedingt frei ju merbut, mabrent boch bie remifden Ratholiten ausbrucklich fur Ausrottung aller Sepereien, b. b. aller nichtfatholiichen Surchen ju Gott und besonders jur fegen. Mutter Gettes

verbam Christi acciperet, ille ipse salvator noster tantam auctoritatem eorum magisterio tribuendam esse statuit, ut diceret 'Luc. 10, 16.': ...qui vos audit, me audit, et qui vos spernit. me spernit. (205 bies aber für alle Beiten gelast für, mitt am Elaith. 28, 10, abge kerrt Scher Kann auch P. I. art. 9, c. 19, crefferer mitt: "spiritus sanetus, qui ecclesiae praesidet, eam non per aliud genus ministrorum, quam per apostolicum gubernat, qui spiritus primum quidem Apostolis tributus est, deinde vero summa Dei benignitete semper in ecclesia mansit." Enblich P. II. de ord, sacr. c. 2.: , N. Testamenti sacerdotes omnes honore longe antecedunt. Potestas emim tum corpus et sanguinem Domini n. conticiendi et offerendi, tum peccata remittendi, quae illis collata est, humanam quoque rationem atque intelligentiam superat: nedum ei aliquid par et smile in terris inscuiri p.-test."—

Das biefe Bufiderung ub ereilt mar, ift burd bie Bbatfade ers mitfen, bag feine einzuge Staatstegerung, melne die gegeben, fim mit Rem bber bie Belingungen, unter welnen bie rimle fatte, Burde Gaus und Uns verftigung von Orten bes Staates gemilte merben falle, vollftlichtig vers emigen tonnte. Due fam aber bater, bag bie Staatsmitimer tene Brees legen waren und bie kinde nur burd bie Stulle ber fogen. Muffidrung anfaben.

beten follen, und in ihrem Glaubensbefenntniß alle abweichen= ben Glaubensmeinungen verdammen muffen, mithin deren Freis laffung teineswegs wunschen durfen. Go haben fie fogar un= bedingte Preffreiheit gefordert, boch wohl nur, um ihren Gläubigen diefe Freiheit felbft als die ärgfte aller Peften, als den Anfang alles Ungluets ihrer Kirche und als concis lien = und decretalenwidrig, d. h. nach ihrem Dorterbuch, als den Verordnungen des heil. Geiftes, als dem Billen Gottes que wider laufend, darzustellen, und um die Rirchglaubigen, wie bies in Belgien geschehen, zur Emporung gegen die Staatsgewalt, welche diefe Freiheit zum wenigsten in thesi aufgestellt, ju bewegen. So endlich haben fie unbeschränkte Erziehungsund Unterrichtofreiheit in Unfpruch genommen, womit fie doch nur beabsichtigen konnten, die Rinder der Ratholiken wieder ungestört in der Beistessclaverei von der angeb= lich alleingottlichen Rirche aufziehen und die funftigen Geiftlichen ju ftreugen Geiftes- und Geelendespoten über bie taien bilden ju tonnen, wovon die fleinen und großen Gemis narien in Kranfreich die lebendigen Beweife geliefert haben! -

Allerdings muß nun jedem einzelnen Ermachfenen volle Religion ofreiheit zuerfannt werden, fofern die Ausübung feiner Religion nicht den allgemeinen Frieden ftort oder die allgleiche Sittlichfeit verlet, indem ein 3wang in Religionsfachen eine Gewaltthat gegen dasjenige, was nur als Freies Berth hat, mithin ein Selbstwiderspruch ware. Ebenso muß auch jedem Einzelnen, als eventuellem Mitarbeiter am grofen, ja unendlichen und heiligen Berte der Babrheitserfor= fchung, die Freiheit zugestanden werden, die Refultate feines Dentens und Forschens der Mit- und Nachwelt zur Prufung, jur Benußung und zur etwaigen Biderlegung mitzutheilen, fofern tein wirkliches Recht dadurch verletzt wird; und diefe Freiheit mag um fo forglofer denjenigen zuertaunt bleiben, wels che ihre Kirche ausschließlich auf die formelle Autorität ihrer hierarchie grunden, da gerade diefe hierarchie durch ihre unvergångliche Aengftlichteit vor jeder freien Prufung auf das uns weideutigfte ihr geringes Bertrauen auf die Macht ber Wahrbeit und somit ihre heimliche Ueberzeugung von der theilweifen Unhaltbarkeit ihrer Principien beurfundet hat. Ganz anders. verhält es fich aber mit der Erziehungs= und Unterrichts= freiheit, bei welcher nicht von den wirflichen Rechten Erwachfener und von dem Berhaltniß Gelbftdentender zu ?h= resgleichen die Rede ift; fondern davon, daß Unmundige ju Rechtsfähigen, Unwiffende ju Gelbftdentern und Unfreie ju Freien erhoben werden. Es gilt hier daher folchen Indi= biduen, welche einer falfchen Lehre noch teine Prüfung und einer vertehrten, fanatifirenden Bildung noch tein Rechtsge-

fubl und feinen geubten Berfignd entgegensegen tonnen. Sier alfo ift Vorforge Pflicht, und Prufung jedes Lehrers zum wenigsten eben fo febr Gewiffensfache, als Prufung eines offentlichen Urgtes oder Urgneibereiters, und wer gegen irgend eine vorforgliche Maßregel und Berordnung in diefer Beziehung proteftirt, der zeigt hierdurch eine Furcht, welche noch dringen-ber zum Argwohn gegen ben Proteftirenden auffordert. Die Rechte der Ueltern über ihre Kinder grunden fich nur auf die Pflichten gegen diefelben, und gegen deren wirklichen, fchopferifchen Bater, b. h. gegen Gott, als beffen Bertzeuge die Ueltern die Kinder gezeugt, als deffen Stellvertreter oder Priefter fie Diefelben zu erziehen haben; baber fie ihnen weder das Leben, das sie ihnen nicht gegeben, wieder nehmen, noch bie Erzichung, um deretwillen die Rinder ihnen gegeben wurden, ihnen versagen oder nach blos indivis dueller Vormeinung beschränken tonnen, ohne hierdurch felbit zugleich fich des Rechtes auf diefelben gang oder theilweis verluftig zu machen. Die Ausübung der Baterpflicht und fomit des Baterrechtes geht in folchem Falle nach gottlichem Devolutionsrecht von den zunachft berufenen naturlichen Meltern auf den hoheren Stellvertreter der Provideng, auf den Staat über, und fein Beruf ift, felbst nach bem neuen Leftamente, ebenso wohl ein gottlicher, als der der Rirche \*).

<sup>\*)</sup> Diese Bahrheit wurde besonders durch die Ungöttlichkeit der Pådike im 13ten u. 14ten Jahrhundert wieder hervorgerufen und zunächst von Marfilius von Pabua († 1328); gleichzeitig aber auch von beut: schen Bolksmännern wieder geltend gemacht. So finden sich ich en Bolksmännern wieder geltend gemacht. So finden sich ich in 35.0 angemerkt: "Es war aber Eutolff, Prior ber neuen Carthaus, I hom as, Augustinergeneral, und Joh. Laulerus, Predigeror vens auch noch im gemeinen Bann. Der Pabst hatte Bischof Johan von Strasburg gedoten, ihre Bucher zu verbrennen, und follten soch der die Seistlichen noch die Eegen bei dem Rann nit lesen... Da schweisen sie Schöllichen noch die Eegen bei dem Rann nit lesen.... das schweisen sie noch mer.... Infonders wurden inen 2 Artikel, so auszogen waren, verboten, und ganz wie keserisch erkannt." Der erste war... das die Priesfter den un schulbig in Bann Sethanen die Sacramente nicht verweigern souten, und ganz wie keserisch erkannt hatten sie ein gemein Geschrifft lassen, das andere die weltliche Oberkeit, und hätte keins mit beten Xnbern zu thun; dieweitl sie alte beide von Gott wäre ren, künnen sie wieder sie weltliche Oberkeit, und hätte keins mit berste vertheibigt Gottes Regiment und verbeidigt die Derkeit zu Boberen zu follte nit wiedere sin and verbeidigt die Derkeit zu Boberkeit vertheibigt Gottes Regiment und bie Frommen, straft die Bisten. — Barum sollte bann die Deberkeit verbauten auf gelfliche verlich haun also würde Sott sein Mert site verbauten were ben, dann also würde Sott sein Bert sten, ben Gelflichen verbampt were ben, hann also würde Sott sein Bert sten seiltlichen verbampt were ben, daunt sindelte bann bie Deberkeit om Gelflichen erdampt were ben, bann also würde Sott sein Rest seiltlichen verbampt were ben, bann also würde Sott sein Bert sten berdeit in Et an b von Gott, bem man in weltlichen Sachen sol gehorfamen, auch bie Seiftlichen

Der Staat hat den Frieden unter ben Menschen zu erhalten und den gestörten wieder herzustellen; er hat den Menschen die Mittel zur Freiheit, zur Boblfahrt und zur Selbftvervolltommnung herbeizuführen und deren ruhigen Gebrauch und Genuß ju fichern, ju beschutzen und ju verburgen; denn fur Ulles, was dem Denfchen ju feinem gefammten, wahrhaft= menschlichen Leben nothwendig ift, muß, von Got= tes Liebe, oder, was daffelbe ift, von Bernunft= rechtswegen, eine Burgichaft gegeben fenn, oder gegeben werden. Deshalb barf auch, wie fchon fruher bemerft worden, weder ber Staat fich der verburgenden Brus fung der wiffenschaftlich Gebildeten, noch die Rirche fich der Burgschaft leiftenden Bache, Prufung und Theile nahme des Staates entziehen wollen. Es ift deshalb in diefer Beziehung ganz unpaffend, von Erziehungs= ober Unter-richtsfreiheit zu reben, da die Rirche, wenn fie wirklich eine Beamtete ber gottlichen Vorsehung ift, fich vielmehr freuen follte, wenn ber Staat, als ihr Zwillingsbruder, fich auch bes Erziehungswefens annimmt, und hierdurch bie fchwere Berantwortlichkeit, die auf ihr lastet, mit ihr theilt. — Ohnehin hat ber Staat unläugbar die Pflicht, und deshalb das Recht, alles Deffentliche zu beauffichtigen, und Alles offen-lich den Einzelnen Dargebotene, welches Allen, als Menschen überhaupt, unentbehrlich ift, zum Voraus zu prufen, damit un wiederbringlichem Schaden, soweit als möglich, vorgebeugt werde. Der Staat hat alfo namentlich auch die Pflicht, nicht nur jeden offentlich bargebotenen Unterncht, fen es in Rirchen oder Schulen, zu beauffichtigen, fon-bern auch, bevor der Unterricht beginne, fich der geiftigen Fabigteit und der fittlichen Burdigfeit des Lehrers zu vergewiffern. Gegen biefe Berpflichtung fann feine widerhaltende Einwendung erhoben werden, am allerwenigsten die einer firchlichen ober Un eine folche Unfehlbarkeit priefterlichen Unfehlbarteit. tann vorübergehend von unerfahrenen Menfchen geglaubt werben; nachdem aber eine immer wiedertehrende Erfahrung erwiefen hat, daß teine noch fo oft wiederholte Beihe unfehlbar por grrthum fchußt und von Selbstfucht befreit, daß vielmehr

÷

1

đ

ts sey wer es wolle." Der Kaiser sey nur Gott Rechenschaft schuldig — "und nit den armen Menschen." — "Druff gebotte König Karl und der Bilchof Johann und die Commissiarien des Papstes, daß sie sich solcher Geschriften mäßigten, und bei dem Ban solten und ertrucken, und mit ssinder Schreiben wiberrusen. Aber sie subertrucken, und mit ssinder Schreiben und berrusen. Aber sie suber sorte solchere solcheres vorlede zu sufo's Leben und Schriften ( S. XL — XLIII.). — Luch die Schrift ten des Marfilius waren im J. 1327 von Johann XXII. verdammt worden. —

tein Wahnstinn und teine Widerrechtlichkeit benkbar, welche nicht von hochstgeweihten, tirchlichen Personen gelehrt, teine Ruchlosigfeit, teine Infamie, welche nicht von Prieftern begangen worden; nach einer solchen Erfahrung ware es Wahnstinn, nech an eine vorgeschützte Unsehlbarteit und Unsündlichkeit zu glanben, und die Staatsregierung wurde kein Vertrauen verdienity, für welche die Geschichte vergeblich ihre belehrenden und warnenben Latsachen aufgestellt hätte.

Es wurden in diefer Angelegenheit; wie in taufend anderen, ungablige Difverständniffe und demnadyft auch Difverhaltniffe vermieden, wenn man fich nur immer mehr an bie Gachen, als an 2B orte und namen halten wollte. Die 2Borte bleiben ftehen, mahrend die Sachen fortleben oder auch fortfterben, und fo geschieht es gar oft, daß von zweien, welche daffette Bort brauchen, der Eine etwas ichon Berftorbenes, der Andere etwas erft Gezeugtes, oder ein ichon langit Geborenes Damit Bang befonders ift dies oft hinfichtlich der Bortec bezeichne. Staat und Rirche; der Fall, wie denn Marimen, die in Betreff beider ju einer Beit vollig paffend waren, bald barauf burchaus inadaquat werden tounen. Go wurde ber Granbfat: "man muffe Gott mehr gehorchen, als den Deufchen," in der ersten chriftlichen Zeit gang richtig fo uberfest: "man maffe ber Kirche mehr gehorchen, als der weltlichen Macht;" benn die Rirche predigte und ubte Liebe und Freiheit; bie Fürften aber herrschten durchgangig fur fich. Im eigenetlichen Mittelalter aber hatte ba, wo bas Princip deffelben zun volligen Ausgeburt und ruhigen Baltung fam, der Gegenfat von Rirche und Staat teinen Sinn mehr; denn alle fogen. meltlichen Beborden waren infofern Rirchendiener, als der Rlerus durch Bildung, und mehr noch durch Schluffelgewalt. ber eigentliche Beltsouverain war; umgefehrt waren bie Geiftlichen die hochften Staatsbeamten, da fie als die vermögendften und machtigften bas allaemeine Leben leiteten und bestimmten und auch die Biderftrebenden zwingen tonn-Das Banze fchien ein einiger Organismus und ber ten. Menfch, als folcher, follte Richts zu befehlen haben. Die mojaische Theofratie mar, mutatis mutandis, regeneritt-216 aber Menschensatung die einfältigen gottlichen Gebote überwuchert, und die Scifflichen in pharifaische Rabbinen entartetba erhoben fich erft ftrafende und hoheres weiffagende Dropheten über Mofes, dann in der Reformation driftliche Synagogen über die romischen Lempel, und chriftliche Surfters über weltliche Bierarchen. Nun horte man wieder, "man muffe Gott mehr gehorchen, als den Menfchen;" aber Gott fprach nur durch weltliche Fürsten und 'durch weltliche Gelehrte und Theologen; und der reformirte Staat ftellte fich als

bie eigentliche Rirche ber weltlich und endlich gewordenen alten Damenstirche gegenüber. 216 vollends in der neueren Beit ber beilige Geift ber Babrheit durch ben Dund immer gabireicherer Gebildeten bes britten Standes bas nene Evangelinm von unbeschränfter, allgemeiner Denichenbruderichaft und von unbedingter Glaubensund Gemiffensfreiheit verfundigte, erhob auch ber Staat, ber fich zum Unwalt Diefes Evangeliums machte, fich über bas, was noch vom Mittelalter ber fich ausschließlich Rirche naunte, was aber burch bas Dogma ber Ulleinfeligmachung und burch bas entfprechende Gefes des Glaubens; waugs fich als Feind ber neuen, froben Botichaft erwich. Die nun bas forum ber Deffentlichteit an bie Stelle ber Concilien, wie die Wohlthatigkeitsvereine an die ber Rlos fter und Bruderschaften, fo find gunt großen Theil auch die Staatsbeborben an bie Stelle ber fogen. hierarchie getreten, und Die Bolfer geigen auch barin ihren unverwufflichen Maturverstand, baß fie uberall, wo der Staat feinem boberen Berufe folgt, ihm unweigerlich in Allem, und namentlich auch in dem geborden, worin bie abfterbende, alte Rirche gerade bas Gegeutheil gebietet; benn fie merten, auch ohne philofophische ober theologische Demonstrationen, bag ber Einige Gott, ber feis nes feiner Gefchopfe auf ewig von feiner Geligfeit ausfchliefen, und tein mit Bernunft und Freiheit begabtes Defen jur Berläugnung beider gibingen will, ein hoberer Gott ift, als jene ewig gurnende und blinden Geborfam forbernde, breiperfonliche Gottheit ber mittelalterliden Rirche. ---

Dies Alles, was wir', der Wichtigkeit der Sache halber, bier ausführlicher erörtert haben, ift benn auch im besonnenen Deutschland bereits zur bestimmenden Ueberzeugung der Staatsmanner geworden und die pabstilichen und mitunter auch bischöflichen Protestationen gegen die Confequenzen diefer Grundfäte find eben so erfolglos geblieben, als die verwandten Prorestationen gegen die baster; Beschluffe, gegen die Neformation, gegen den westphälischen Frieden, gegen die gallicanischen Freiheiten, und noch jungstens gegen die bonapartischen organischen Artifel, die Beschluffe des wiener Congreffes \*) und die

\*) "2m 4. Sept. 1815 ertheilte Plus VII. in einer Confistorialrebe, ber Protestation feines Legaten (gegen die wiener Beschl.) feine volltoms mene Beschätigung, gleich als ware eine apostolische Bulle beshalb erlaffen." 3. Ktübers öffentl. Recht bes beutschen Bunbes und ber Bundessstaaten, 3te Aufl. 1831. G. 691. mit Bezug auf beisen Ues berficht ber biplom. Berhandl, bes wien. Congr. G. 472. 483 - 503.

5

baierischen und rheinfichen, die rom. fath. Lirche betreffenden Staatsgesete. — hat aber der weftphälische Friede \*), "haben die Concordate und Staatsgefete die allgemeine Berficherung ansgesprochen, daß bie verschiedenen chriftlichen Confessionen gleiche Rechte und völlige Freiheit haben follen, oder gar, wie das baierische Concordat, daß die rom. stath. Religion aufrecht erhalten werden foll mit "allen Rechten und Borrechten, beren fie nach gottlicher Unordnung und canonifchen GaBungen genießen foll" \*\*), fo haben fie etwas ausgesprochen, wus fie, wie oben ichon bemertt, in Beziehung auf die rom. - tath. Rirche in Bahrheit nicht fagen mollten \*\*\*) und nicht fagen konnten. Diefe Rirche fpricht namlich Rechte an, welche weder mit dem friedlichen Rebencinanderbestehen der verschiedenen Confessionen, noch mit ber freien Birtfamkeit der Staatsgewalten nach der hoheren Burbe, veren Bewußtsenn fie in neueren Beiten gewonnen haben, fich auf die Dauer vereinigen laffen. Den Beweis hiervon hat die Ge-schichte gegeben, und wir haben sowohl in unseren früheren Schriften, als bereits im Vorhergehenden die Unmöglichfeit folcher Bereinigung nachzuweisen versucht. Wir faffen bler

\*) Sm Art. V. heißt es Nr. 1.: "Inter utriusque religionis Electores etc., status omnes singulosque sit aequalitas exacta mutuaque, quatenus formae reipublicae, constit. imperii et grassenti conventioni conformis est, ita ut quod uni parti justum est, alteri quoque sit justum, violentia omni et via facti, ut alias, ita et hic inter utramque partem perpetuo prohibita."

\*\*) Der Urt. 1. des am 5ten Juni 1817 abgeschlessenen, am 60en Nov. ratificirten, am 15. Rov. im pabstil. Consister, promulgirten, aber erst am 15. Sept. 1821 zum Staatsgeses erhobenen baier. Concordats lautet, wie folgt: "Religio cath. apost. rom. in toto Bavariae regno terrisque ei subjectis sarta tecta conservabitur cum iis juridus et praerogativis, quibus frui debet ex Dei ordinatione et Canonicis aanctionidus.

\*\*\*) hinsichtlich Balerns geht dies unwidersprechlich hervor: 1) aus ber Berfalfungsurkunde von 1818, welche Xit. IV. §. 9. die Vers kindigung und Vollziehung aller kirchlichen Verordnungen und Gefese vom Placet des Konigs abhängig macht, mithin die kathol. hierarchie Was kehrt, und 2) aus dem der Verfassungen und Veligionse biet von 26. Mai dess. ", welches nicht nur überhaupt in vielfachem Werfpruche steht mit jenen ", canonischen Rechten und Vorrechtenis" sowarchte nach namentlich in seinen Paragraphen 13, 58, 60, 64 und 76, den Artikeln 5, 11 und 12 des Concordats widerspricht. Wärklich über aber Jadit seine Gtaaten folgt das oben Eelagte schnetzt. Sinschlich über übrigen deutschen Staaten folgt das oben Eelagte schnetz, das entweder die Fürsten wie anderweitige Staatsgrundgefese bereits gebunden waren, oder, wie Destreich, schon ein reform irtes Kirchenrecht eingeschretz hatten. — nur noch bie wesentlichsten Momente in turgefter Ueberficht gufammen :

67

Alles Recht ift in feinem tiefften und letten Grunde nur tin pon Gott verliehenes, ein Ausfpruch feines heiligen Willens.

In diefer Beziehung unterscheiden die besonderen Rechte fich badurch, daß sie entweder unmittelbar oder mittelbar verlichen find.

Die unmittelbar ertheilten find, eben um diefes Urfprunges willen, die hochften und heiligften; die mittelbar verliehenen find um fo hoher und verbindlicher, je naher sie von ben unmittelbaren abstammen.

So bilden die Berechtigungen von felbst eine Hierarchie, nud fein Necht ist dentbar, welches einem gleichartigen, oder vollends einem höheren widersprechen könnte; denn Gott ist ein Gott der Ordnung und Eintracht, und nicht der Unordnung und der Zwietracht. Nun behauptet zwar die christliche Confession gemeinschaftlich, daß Gott felbst auf die Erde herabgefommen, um die christliche Kirche zu fliften und ein unverbrüchliches Gesch für dieselbe zu geben; aber nur die rom.tath. Rirche behauptet, daß Gott felbst auch ihre Hierarchie eingesch, nur derfelben seinen ununterbrochenen, unmittelbaren Beistand zugesichert, und nur ihr und ihren wirflichen Unterthanen den gottesrechtlichen Anspruch auf ewigen Bestand und ewige Seligkeit verliehen habe.

Diefer grundfachlichften Glaubenslehre zufolge, hat bie rom. - tath. Kirche immer den Staat nur als ihr untergeordnet, fein Recht nur als ein vom hochsten Rirchenrecht abgeleitetes angeschen und anschen muffen; wie benn ihrer Lehre zufolge die Fürsten nur als priefterlich gefalbte mittelbar geheiligte Personen \*), die Staatsbeamten nur als untergeordnete Gehulfen \*\*), die Staatsburger nur als ge-

\*) Ein Ibeal folder geheiligten Majestät (ber Pahft ift Selb ste Beiligkeit) war ber startzläubige Ferdinand II., als er redich versicherte: "Ich will lieber mein Brod vor ben Lhuren betteln und mich in Stütten hauen lassen als bas Unrecht ber Kegerei länger in meinen Eandern dulden; " bann aber auch ebel hinzusezte: "Ich liebe die Reper und wurde mich köpfen lassen, wenn ich badurch alle plogich von der Reper eet beilen könnte." – Ein påbsttiches Ide al aber stellt uns die Geschichte in Greg or VII. und Pius V. auf, welche Beide startzläubig genug waren, nicht vor den fürchterlichen Confequenzen des ftreng bierarchiichen Einheitsfostemes zurückubeben; baber auch Beide von ber bankbaren Kirche beilig gesprochen wurden.

\*\*) In fofern fagen die Kirchenlehrer die Wahrheit, wenn sie verfichern, die Kirche sen keine Zwangsanstalt und verabscheue das Blutvergießen. Mit Ausnahme zahlreicher Bischöfe, selbst einiger Pabste, welche felbst in den Krieg zogen und mit Ausnahme zahlreicher Inquisitoren, hat nämlich die Kirche im Allgemeinen das Zwingen und Blutvergießen immer horfame Kirchglänbige, überhaupt der Stgat nur als irdibische Unterlage ber Rirche eine rechtliche Stellung und Geltung ansprechen können, mithin alles Staatliche, welches diese feine Stellung, Pflicht und Bestimmung nicht anerkenpt und erfüllt, zu etwas blos Thatsächlichem wird, gegen welches die Kirche alle ihr zu Gebot stehenden Wassen zu richten nicht blos berechtigt, sondern auch verpflichtet ist.

68

Derfelben Glaubenslehre zufolge bat die rom. = fathol. Rirche alle noch nicht zum Chriftenthum betehrten bloßen Daturmenschen in Beziehung auf den Billen Gottes, daß alle Menschen felig, mithin Chriften, mithin romisch-tatholisch werben follen, als noch rechtlos betrachtet, und fo lange ber weltliche Urm ihr gehorchte, fie nothigenfalls mit Gewalt betehrt, oder, wenn fie widerftanden, oder gar wie die Dabomedaner, die Rirche angriffen, fie auszurotten befohlen, ober ihre Ausrottung ausdructlich ober ftillschweigend gutgeheißen, nie aber ein fogen. Raturrecht, feines Claubens gu leben, anerkannt, noch auerkennen dürfen, ohne eine ftrafbare Gleichgultigkeit gegen den alleinberechtigten Glauben und gegen das Geelenheil fo vieler Ungludlichen ju beurfunden. Endlich bat derfelben Glaubenslehre zufolge die rom. - fath. Rirche niemals einer anderen chriftlichen Rirche ein rechtliches Dafeyn zuerfannt, und feiner ein folches zugefteben tonnen, ba fie meinen wurde, hierdurch fich felbft und ihren Stifter Lugen ju ftrafen. Gie hat vielmehr von Unfang an jeden miffentlichen Biderfpruch gegen ihren Glauben als das größte, jede miffentliche Nichtanerkennung ihrer Bierarchie als das nachfigroße Verbrechen qualificitt, und über folche Verbrecher ftets ein gottliches Strafrecht, und über jeden Getauften ftets ein oberherrliches 3wangsrecht fich vorbebalten.

Aus diefem Allen ergiebt sich die unabweisliche Folgerung, baß die rom.- fathol. Kirche niemals, weder dem Staat, als ihrem Untergeordneten, noch unchristlichen Boltern, als Rechtlosen, noch auderen christlichen Kirchen, als ihren

ber weltlichen Macht überlaffen, durch Abläffe fie bazu ermunternb, burch Androhung des Bannes ihr die Ermunterung ein schäftend. Auch in dem Lericon des Kirchenrechts von Andr. Miller (1830) lezfen wir B. III. S. 317: "Da Zugend und Religion nicht erzwungen werben tann, so liegt es im Begriffe der Kirche, daß sie tein außeres Brangsrecht habe." S. 319 wird aber hinzugesett: "Die Kirche als eine, nach gottlicher Anordnung, sichtbare Anstalt auf dieser Greb ebaarf zur Sicherung ihrer Wirklamteit des Schuges vom Staate, d. i. Abhaltung jez der Störung Lichtlicher handlungen, und bei Nichtvollziehung kirchlichen Anordnungen die Unterstützung durch dur pere Zwangsmittel." Bgl. noch die Rote zu S. 318 edend. —

erklärten Feinden, dieselben Rechte zugestehen kann, welche fie felbst für sich in Aufpruch nimmt; daß mithin jeder Vertrag mit dem nichtfatholischen Staate oder mit einer nichtfatholischen Kirche nur als ein nothgedrungener Waffen stillstand, in Wahrheit aber als eine sogen. Nothläge anzusehen ist, veren Verbindlichkeit mit den Umständen aufhört, welche solche Roth herbeigeführt haben, wie solches ziemlich unzweideutig in vem früher angefährten Schreiben Pius des siebenten an Napoleon vom 24. Marz 1813 sich ausgesprochen findet \*).

Dan wird nun wahrscheinlich von manchen Seiten ber diefe unfere Rebe hart finden, und Diefes und Jenes bagegen einzuwenden versuchen. Go lange aber die Geschichte noch feft ficht, fo lange die Concilien=, Decretalen=, Bullen= und Brevenfammlungen nicht vernichtet und Die logische Rothwendig= feit der Schlußfolge nicht fur ein Blendwert bes bojen Beiftes erflart werden fann, muffen wir auch an die Richtigkeit und bie innere Rothwendigkeit des aufgestellten Refultates glauben, und eben beshalb behaupten, daß die rom.=fath. Rirche, als folche, eben fo gewiß in Deutschland an ihre letten Dinge getommen ift, fo gewiß weder ber Staat fich jemals wieder feine Unterordnung unter Diefe Rirche wird gefallen laffen, fo gewiß Die nichtfatholischen chriftlichen Rirchen nie mehr derfelben unterliegen tonnen. Das mehr ober minder deutliche Bewußtfenn jener zwiefachen Unverträglichteit ift es denn auch, welches in der neueren Beit fammtliche Staatsregierungen veran-laft bat, ben canonifchen Wirfungsfreis ber lehrenden, ge= fesgebenden, Disciplinirenden, richtenden und ftrafenden Sier= ardie, nicht nur, wie bereits angemertt worben, in Bezie-

\*) Die Grlaubtheit folches Treubruchs ift fogat burch Sagungen bes canonijchen Rechtes feftgeftettt. S. Decr. Greg. L. H. Tit. 24. c. 27. und L. V. Tit. 7. c. 16. Auch fprach ein påbflicher Segat, Bijchof Mubolph von Paibach, ber bei ben Streitigkeiten bes påbflicher Segat, Bijchof Rubolph von Paibach, ber bei von Böhmen, nach Deutlichland gelenbet wurde, jene Echre öffentlich folgendermaßen aus: "Cum SSmus Dominus noster papa omnes singulas promissiones et juramenta quaecunque, quacunque occasione illi haeretico (Podiebr.) praestitas et factas, ae praestita et facta, per specialem bullam suae sanctitatis nullas et invalidas declaravit, nobisque etiam illas et illa in futurum forsan fienda, nulla et irrita declarandi concessit facultatem, et utique indignum foret et jure prohibitum existat, haereticis, maximeque illi damnato haeretico, qui nec Deo nec sanctae fidei apostolicae neque aliis fidem servarit, aut servat, aliquam obligationem, promissionem aut fidem servare etc. Ergo jure prohibitum est, haeretico servare fidem, maxime vero tali, qui ut Podiebras animatus est. Cf. de Ludewig, Tit. VI. Reliq. p. 77. Warenfelsii opusc.T. II. p. 455, Gerhard, loci theol. ed. a Cott. XIV. p. 65. unb Böhmer, jus eccl. prot. IV, L. V. Tit. 7. c. 54. hung auf Religions-, Preß-, Les-, Erziehungs- und Unterrichtofreiheit theils aufzuheben, theils vielfach zu beschränken, fondern auch in Beziehung auf fast alle übrigen unmittelbaren. Regierungöfunctionen dieselbe von der Staatsgewalt und Staatsverfaffung vollig abhängig zu machen.

So haben 1) sämmtliche Staaten entweder unmittelbat, ober was in praxi auf dasselbe hinausläuft, mittelbar die Bis schöfe und Pfarrer zu ernennen sich das Necht genommen, und hierdurch die Macht der Hierarchie in ihrem wesentlichsten Momente zerbrochen. Wirtlich zeigt sich bereits, daß durch die seingriff in die rom. = kath. Kirchenordnung fast überall die streng romisch = katholischen Geistlichen vom Kirchenregimente ansgeschlossen und nur solche ernannt werden, welche man für au getlärt, d. h. für tolerant und nachsichtig, d. h. für möglichst unrömisch hält, wodurch es denn weiterhin sich schon ergeben hat, daß das Oberhaupt der Kirche Erfolglos den schörter mußte \*). —

Co ift 2) fast in allen bentichen Landen ben Bischolfen und untergeordneten Geistlichen zur Pflicht gemacht worden, vor bem Antritt ihres Amtes einen Eid auf die Staatsverfaffung abzulegen, wodurch sie im Wefentlichen in dieselbe timiche Lage verset find, in welcher die französische Geistlichteit ju Anfang der ersten Nevolution durch die Zumuthung, ihre sogen, burgerliche Constitution sowohl als die Staatsverfassung zu befchwören, sich befand \*\*). Wie nämlich dem bereits angeführten Breve Pius des sechsten zufolge jene Constitutionen vorzüglich deshalb als häretisch und schsmattich verworfen wurben, weil sie Gewissens und Lesfreiheit gestatteten, Rechts-

•) S. bas im Frühren bereits angeführte Breve Pius VIII. vom 30, Juni 1830.

\*\*) Benn aber bie tath. Rirche gegen folche allgemeine Berpflichtungen proteftirt auf ben Grund, bas ibre Geiftlichen bierburch nicht in ben fall tammen tonnten, aus tirchtlich er Gemiffen baftigkeit ihrem fraats burgertichen Gemiffen gurther zu bandein, fo muß vor Allem gefragt werden, mit welchem Gemiffen benn bie Rirche von allen Geiftlichen verlangt, bas fie bem leden Gemiffen und jedem feiner legitimen Rachfols ger, also auch einem Alexander VI., "mabren Geborfam" ichwören fellen, wo bed auch das geiftliche Gemiffen mit bem menichlichen oder gotte leden un Conflict gerathen tam? Barum fie alle Geiftlichen gum ledense, ob fie ei der Gefundert. Dreis beite germ Beraus weifen tomen, ob fie ei der Gefundert Ores Liebe, Dreis heite zum Beraus fellen under merten halten fennen? Barum endlich fie alle Eldubige auf einner werden halten fennen? Barum endlich fie alle Eldubige euf benedang zum dustentichen Befenntnis bes fattet. Glaubene verpflichs tet, de befelder bed auch zu einer entgegengeferen Uebergeunggelangen und Dr Latteliches Gemiffen mit der Bernun fellen berepflichs tet, de befelder bed auch zu einer entgegengeferen Uebergeung gelangen und Dr Latteliches Gemiffen mit dern Bernun fellen ist gewiffen in Bernung gerathen tam? --- 71 ----

deichheit der verschiedenen Confessionen aussprachen und die Gestlichkeit vom Staate abhäugig machten, so fällt, wie schon augemerkt, derselbe Vorwurf auf die deutschen Versafsungen. Die Gesklichen sind mithin genothigt, entweder auf ihre Beamtung zu verzichten, wovon uns noch kein Beispiel bekannt gevorden, oder aber, wenn sie wirklich kirchgläubig und dann auch pabstpflichtig sind, sich mit jesuitischen Mentalrefervationen zu behelfen \*).

Endlich haben 3) fammtliche deutsche Staatsregierungen ich die vorlaufige Prüfung aller und jeder fünstig zu erlaffender (einige Staaten sogar der schon früher erlassen fir chlichen Anordnungen, Verfägungen und Lehr- oder Verfassungsbestimmungen vorbehalten, die Vefanntmachung und Vollziehung nur solcher gestattend, welchen die landesherrliche Genehmigung (das sogen. Placet) ertheilt seyn wurbe \*\*\*). Mehrere Staaten haben sogar den unmittelbaren Vertehr der inlandichen Geistlichkeit mit dem römischen hole, und mit dessen, Nuncien und Agenten, durch Seset beils beschräuft, theils ganz verboten \*\*\*), und wider Misbrauch inlandischer oder auswärtiger Kirchengewalt Recurs an den Landesherrn (appellatio ab abusu, d. franz. appels comme d'abus) eröffnet +).

\*\*) Die Titel der betreffenden Staatsgesetze find u. a. verzeichnet in der angeführten Schrift von Kluber S. 721.

\*\*\*) G. Ebenb. S. 723.

†) S. Ebend. S. 724.

ü

Ē

Es möchte nun wohl von keinen Sachfundigen in Abrede gestellt werben, daß diefe Gefetbeftimmungen dem Befen und den Grundgesethen der rom.-fath. Rirde geradezu widerfprechen, 1) da diefe Rirche, als vom beil. Geifte geleitet, bei Babl und Berufung der hirten vollig unabhangig fenn muß; 2) ba den hirten nicht zugemuthet werden tann, burch Eidleiftung formlich die wirkliche und etwa noch tunftig gesette Schmelerung ber Rirchenrechte ju genehmigen, welche fie im außerften Falle nur etwa dulden tonnten; und 3) da fie die Betanntmachung und Bolfziehung unmittelbarer ober mittelbarer Ausspruche des beil. Geiftes nicht von der Erlaubniß tiner weltlichen Behorde, und deren Gultigkeit nicht von der Genehmigung schlechthin unbefugter Laien abhängig erflaren tann, ohne hiermit den beil. Geift in feinen wefentlichften Birtfamfeiten zu verläugnen \*). Indem alfo jene Staatsgefete die, noch vom Tridentinum geheiligte, hierarchische Drb-nung zerbrechen oder doch ftören, indem fie die Staatsregierungen als Mittelglied einschieben zwischen die Laien und ben Episcopat und zwischen diesen und den Pabst, fo haben fie eben damit unläugbar eine feindliche Stellung gegen die rom = fach. Kirche eingenommen. Wenn also demungeachtet die meiften Bischofe, die übermeisten niederen Geiftlichen und die gange tatholifche Laienschaft vom felbftberrlichen Surften, und den rechtsund freiheitsbegierigen Standen bis ju den unterften Staatsburgern herab fich diefe und fo manche andere Berlesung ihres Kirchenrechtes und ihrer Rirchenfreiheit überall widerstand's und nicht felten sogar klaglos gefallen laffen, so kömmt hierdurch klar zum Vorschein, daß auch diese wesentlichen Glieder des ideellen Kirchenleibes in Deutschland erstorben sind, oder was auch in der Wahrheit dasselbe ist, daß man auch diese Mos mente nicht mehr für wesentlich, das heißt für wichtig genug balt, um fur deren Erhaltung ju poffuliren oder gar ju

opponiren. — Bir haben nun schon im Anfange bemerkt, daß die rom. = kath. Kirche in Deutschland durch die allgemeine Sacularisation ihrer Guter ihre materielle Unterlage, gleichsam ihren irdischen Leib verloren, und hierdurch bei der Lauigkeit ihrer Elaubigen, hinsichtlich ihres außerlichen Bestandes, von ber Staatsgewalt abhängig geworden ist, welche bei Widersetslichteit der Hierarchie, derselben nun ebenso und mit gleichem, vielleicht gewisserem Erfolg, das nothwendige Lebensbrod oder die sogen. Lemporalien sperren kann, wie früherhin die

<sup>\*)</sup> Catech. Rom. P. H. de ord. sacr. c. 54. Qui sacris initiantur, ob eam rem coelestis gratiae participes fiunt, ut eorum ministerio Ecclesiae atque adeo omnium hominum saluti consulatur.

hierarchie ben weitlichen herren bas sogen. Brob des ewigen Lebens interdicirte, falls sie ihr den Gehorfam versagten. hier= burch find die Geistlichen de facto Staatsdiener geworden, und es ist auch nicht entfernt wahrscheinlich, daß der großartige Borschlag des begeisterten Ubbe de la Mennais, die Selbst= ständigkeit der Kirche durch Verzichtung auf Staatssold zu er= obern, in Deutschland eine bessere Aufnahme finden werde, als ihm in Frankreich zu Theil geworden ist.

2Bir haben ferner nachgewiefen, wie bas Funbamental= bogma von ber alleinfeligmachenden Eigenschaft ber rom.=fath. Rirche nicht blos theoretifch verfannt oder gar ignorirt, fon= dern auch prattifch von den Staatsgefetgebungen burch Ge= mabrleiftung ber Meligions =, Les = und Berebelichungsfreiheit und burch Bewaltung ber Erzichungs = und Unterrichtsanstalten als nicht mehr vorbanden angefeben wird. Bir haben bann auch bemerflich gemacht, wie die Fundamentalgefese ber rom. . fath. Rirche in Begiehung auf die Sierarchie und ihre cano= nifche Wirtfamteit, wonach ihr in allem Religiofen gefegge= bende, richterliche und vollziehende Gewalt gutommt, ihrer Geltung im wirflichen Leben großentheils beraubt worden find, und hierburch bie praftifche Autoritat, von potestas ecclesiastica im Befentlichften befchrantt und ungureis chend geworden ift. Wir haben jest, um unfere Unfangs auf= gestellte Dehauptung vollftandig ju erharten, gunachft noch barsuthun, wie auch bas rein fpirituelle Unfeben ber rom.= tath. Rirche in Deutschland fich fo weit berabgefest findet, daß es feineswegs mehr als eine lebenstraftige Dacht anges feben werben fann.

Ju diefem Endzweck ift jedoch zuvörderft die Frage zu beantworten, was hier unter rein fpiritueller Autorität ju verstehen fen? Die Antwort auf diefe Frage ergiebt sich aus ber allgemeinen Bestimmung des romischen Katholicis= mus. Die geistreichste, gemuthvollste und gelehrteste Zeitschrift ber fatholischen Kirche in Dentschland \*), den Katholicismus auf zwei Principien, auf das theoretische des Glaubens und auf bas praktische ber Liebe zurückführend \*\*), bestimmt dann

\*) Indem wir hiermit freudig die Borzüge der Tubinger Theol. Quartalfchrift anerkennen, muffen wir nur bedauern, bei derfelben nicht auch ftrenge Folgerichtigkeit hinsichtlich ihres fircht. Systems ruhmen zu tonnen, da basselbe zu viel gallicanisirt und idealisirt, um als ftreng ros misch statholisch zu gelten.

\*) Das britte und allgemeinste und bewegenbste Princip ift hier vergeffen, es ift bas ber Hoffnung und ber Furcht, benn ohne himmelshoffnung und Höllen furcht ift kein rom. Ratholicismus gedenkbar. Bas aber bie Liebe betrifft, so ift sie eben so durch die ewige Botte beschränkt, wie der Glaube durch ben unbegreislichen ewigen Teufel.

- 73 -

baierischen und rheinfichen, die rom. Fath. Kirche betreffenden Staatsgesetete. — hat aber der weftphälische Friede \*), gaben die Concordate und Staatsgesete die allgemeine Bersicherung ansgesprochen, daß die verschiedenen christlichen Confession

nen gleiche Rechte und vollige Freiheit haben follen, oder gar, wie das baierische Concordat, daß die rom. stath. Religion aufrecht erhalten werden soll mit "allen Rechten und Borrechten, deren ste nach gottlicher Anordnung und canonischen Sahungen genießen soll"\*\*), so haben sie etwas ansgesprochen, was sie, wie oben schon bemerkt, in Beziehung auf die rom. stath. Rirche in Wahrheit nicht sagen wollten \*\*\*) und nicht sagen konnten. Diese Kirche spricht nämlich Rechte an, welche weder mit dem friedlichen Nebencimanderbestehehen der verschiedenen Confessionen, noch mit der freien Birtsamkeit der Staatsgewalten nach der höheren Würde, veren Bewußtseyn sie in neueren Zeiten gewonnen haben, sich auf die Dauer vereinigen lassen. Den Beweis hiervon hat die Geschichte gegeben, und wir haben sowohl in unseren früheren Schriften, als bereits im Vorhergehenden die Unmöglichkit solcher Vereinigung nachzuweisen versucht. Wir saften hier

\*) Sm Xrt. V. heißt es Rr. 1.: "Inter utriusque religionis Electores etc., status omnes singulosque sit aequalitas exacta mutuaque, quatenus formae reipublicae, constit, imperii et praesenti conventioni conformis est, ita ut quod uni parti justum est, alteri quoque sit justum, violentia omni et via facti, ut alias, ita et hic inter utramque partem perpetuo prohibita."

\*\*) Der Art. 1. bes am 5ten Juni 1817 abgeschlessen, am 6ten Rov. ratificirten, am 15. Rov. im pabstl. Consister, promulgirten, aber erst am 15. Sept. 1821 zum Staatsgese erhobenen baier. Concordats lautet, wie folgt: "Religio cath. apost. rom. in toto Bavariae regno terrisque ei subjectis sarta tecta conservabitur cum iis juridus et praerogativis, quibus frui debet ex Dei ordinatione et Canonicis aanctionidus.

\*\*\*) Hinsichtlich Balerns geht dies unwidersprechlich hervor: 1) aus ber Berfassurfunde von 1818, welche Xit. IV. §. 9. die Ber kindigung und Vollziehung aller kirchlichen Berordnungen und Selese vom Placet des Konigs abhängig macht, mithin die kathol. Slerarchie Ums kehrt, und 2) aus dem der Verfassung angehängten Religionsehlet von 26. Mai dess. z., welches nicht nur überhaupt in vielfachem Wieper foruche steht mit jenen "canonischen Rechten und Vorrechtenis" sober auch namentlich in seinen Paragraphen 13, 58, 60, 64 und 76, den Artikeln 5, 11 und 12 des Concordats widerspricht. Wirtschlich Ues von 2. Oct. 1818; erhielt aber nur eine ausweichende Antwort. Hinsichlich ber übrigen deutschen Staaten folgt das oben Gesagte ichon daraus, das ents weder die Fürsten Protestanten sind, ober daß sie, wie der König von Eachfen, durch anderweitige Staatsgrundgese bereits gebunden was ren, oder, wie Destreich, ichon ein reformirtes Kirchenrecht eingeschert hatten. -- nur noch die wesentlichften Momente in turgefter Ueberficht gu-

67

ein von Gott verliehenes, ein Ausfpruch feines heiligen Willens.

In diefer Beziehung unterscheiden die besonderen Mechte fich baburch, daß fie entweder unmittelbar oder mittelbar verliehen find.

Die unmittelbar ertheilten find, eben um diefes Urfprunges willen, die hochften und heiligsten; die mittelbar verliehenen find um fo hoher und verbindlicher, je naber sie von den unmittelbaren abstammen.

So bilden die Berechtigungen von felbst eine Hierarchie, und tein Necht ift denkbar, welches einem gleichartigen, oder vollends einem hoheren widersprechen könnte; denn Gott ift ein Gott der Ordnung und Eintracht, und nicht der Unordnung und der Zwietracht. Nun behanptet zwar die christliche Confession gemeinschaftlich, daß Gott felbst auf die Erde herabgekommen, um die christliche Kirche zu stiften und ein unverbrüchliches Gesch für dieselbe zu geben; aber nur die rom.= tath. Rirche behanptet, daß Gott selbst auch ihre Hierarchie eingeset, nur derselben seinen ununterbrochenen, un mittelbaren Beistand zugesichert, und nur ihr und ihren wirklichen Unterthanen den gottestrechtlichen Anspruch auf ewigen Bestand und ewige Seligkeit verlieben habe.

Diefer grundfachlichften Glaubenslehre zufolge, hat bie rom. = tath. Rirche immer ben Staat nur als ihr untergeordnet, fein Necht nur als ein vom hochsten Rirchenrecht abgeleitetes augeschen und anschen muffen; wie denn ihrer Lehre zufolge die Fürsten nur als priesterlich gefalbte mittelbar geheiligte Personen \*), die Staatsbeamten nur als untergeordnete Gehulfen \*\*), die Staatsburger nur als ge-

\*) Ein Ibeal folcher geheiligten Majestät (ber Pahft ift Selbste Beiligkeit) war ber starfgläubige Ferdinand II., als er redlich verz sicherte: "Ich will lieber mein Brod vor ben Thüren betteln und mich in Etheten bauen lassen, als das Unrecht der Regerei länger in meinen Endern dulden; " bann aber auch ebel hinzuseste: "Ich liebe die Reger und würde mich töpfen lassen, wenn ich badurch alle plöglich von ber Regerei heilen könnte." — Ein pähftliches Ide al aber stellt uns die Geschichte in Gregor VII. und Pius V. auf, welche Beibe starfgläubig genug waren, nicht vor ben fürchterlichen Confequenzen des ftreng-bierarchischer Einheitssystemes zurückubeben; daher auch Beibe von ber dankbaren Rirche beilig gesprochen wurden.

\*\*) In fofern fagen die Kirchenlehrer die Wahrheit, wenn fie verfichern, die Kirche fen keine Zwangsanstalt und verabscheue das Blutvergießen. Mit Ausnahme zahlreicher Bischöfe, selbst einiger Pählte, welche felhst in den Krieg zogen und mit Ausnahme zahlreicher Inquisitoren, hat nämlich die Kirche im Allgemeinen das Zwingen und Blutverzießen immer horfame Kirchgläubige, überhaupt der Staat nur als irdibische Unterlage der Rirche eine rechtliche Stellung und Geltung ansprechen können, mithin alles Staatliche, welches diese feine Stellung, Pflicht und Bestimmung nicht anerkenpt und erfüllt, zu etwas blos Thatsächlich em wird, gegen welches die Rirche alle ihr zu Gebot stehenden Waffen ju richten nicht blos berechtigt, fondern auch verpflichtet ist.

Derfelben Glaubenslehre zufolge bat die rom.= tathol. Rirche alle noch nicht zum Christenthum bekehrten blogen Daturmenschen in Beziehung auf den Billen Gottes, daß alle Denschen felig, mithin Chriften, mithin romisch = tatholisch wer-ben follen, als noch rechtlos betrachtet, und fo lange ber weltliche Urm ihr geborchte, fie nothigenfalls mit Gewalt betehrt, oder, wenn fie widerftanden, oder gar wie die Dahomedaner, die Rirche angriffen, fie auszurotten befohlen, ober ihre Ausrottung ausdrucklich ober ftillschweigend gutgeheißen, nie aber ein fogen. Naturrecht, feines Glaubens zu leben, anertannt, noch anertennen durfen, ohne eine strafbare Gleichgultigkeit gegen ben alleinberechtigten Glauben und gegen bas Geelenheil fo vieler Unglucklichen ju beurfunden. Endlich hat derfelben Glaubenslehre zufolge die rom. - fath. Rirche niemals einer anderen chriftlich en Rirche ein rechtliches Dafenn zuerfannt, und feiner ein folches zugestehen tonn en, da fie meinen wurde, bierdurch fich felbst und ihren Stifter Lugen ju ftrafen. Gie hat vielmehr von Anfang an jeden wiffentlichen Biderfpruch gegen ihren Glauben als das größte, jede miffentliche Richtanerkennung ihrer bierarchie als das nachfigroße Verbrechen qualificitt, und über folche Berbrecher ftets ein gottliches Strafrecht, und über jeden Getauften fiets ein oberherrliches Zwangsrecht fich vorbehalten.

Aus diefem Ullen ergiebt fich die unabweisliche Folgerung, daß die rom.- fathol. Rirche niemals, weder dem Staat, als ihrem Untergeordneten, noch unchriftlichen Bolfern, als Rechtlofen, noch anderen chriftlichen Rirchen, als ihren

ber weltlichen Macht überlaffen, durch Ablaffe fie bazu ermunternb, burch Androhung des Bannes ihr die Ermunterung ein schärfend. Auch in dem Eericon des Kirchenrechts von Andr. Maller (1830) les fen wir B. III. S. 317: "Da Zugend und Religion nicht erzwungen werben tann, so liegt es im Begriffe der Kirche, daß sie tein außeres Zwangsrecht habe." S. 319 wird aber hinzugesett: "Die Kirche als eine, nach göttlicher Anordnung, sichtbare Anstalt auf dieser Erde bebarf zur Sicherung ihrer Wirksamteit des Schuges vom Staate, d. i. Abhaltung jeber Störung tirchlicher Handlungen, und bei Nichtvollziehung tirchlichen Anordnungen die Unterstügung durch dugere Zwangsmittel." Bgl. noch die Note zu S. 318 edend. — erklärten Feinden, diefelben Rechte zugestehen kann, welche fie felbst für sich in Aufpruch nimmt; daß mithin jeder Vertrag mit dem nichtfatholischen Staate oder mit einer nichtfatholischen Kirche nur als ein nothgedrungener Waffenstillfand, in Wahrheit aber als eine sogen. Nothläge anzuschen ist, deren Verbindlichkeit mit den Umständen aufhört, welche solche Noth herbeigeführt haben, wie solches ziemlich unzweidentig in dem früher angeführten Schreiben Pins des siebenten an Napoleon vom 24. März 1813 sich ausgesprochen findet \*).

Dan wird nun wahrscheinlich von manchen Seiten ber biefe unfere Rebe hart finden, und Diefes und Jenes bagegen einzuwenden versuchen. Co lange aber die Geschichte noch feft ficht, fo lange die Concilien=, Decretalen=, Bullen= und Brevensammlungen nicht vernichtet und Die logische Rothwendig= teit der Ochluffolge nicht fur ein Blendwert des bofen Geiftes erflart werden tann, muffen wir auch an die Richtigkeit und bie innere Nothwendigfeit des aufgestellten Refultates glauben, und eben beshalb behaupten, daß die rom.=tath. Rirche, als foldje, eben fo gewiß in Deutschland an ihre letten Dinge getommen ift, fo gewiß weder ber Staat fich jemals wieder feine Unterordnung unter Diefe Rirche wird gefallen laffen, fo gewiß die nichtfatholischen chriftlichen Rirden nie mehr derfelben unterliegen tonnen. Das mehr ober minder deutliche Bewußtfenn jener zwiefachen Unverträglichfeit ift es denn auch, welches in der neueren Beit fammtliche Staatsregierungen veran= laft bat, ben canon if chen Birfungsfreis ber lehrenden, ge= fetgebenden, bisciplinirenden, richtenden und ftrafenden Sier= archie, nicht nur, wie bereits angemerft worben, in Bezie-

\*) Die Grlaubtheit foldes Treubruchs ift fogar burch Gasungen bes canonifden Rechtes festgestellt. S. Deer. Greg. L. H. Tit. 24. c. 27. und L. V. Tit. 7. c. 16. Auch fprach ein påbstäder Segat, Bijchof Rubolph von Laibach, ber bei ben Streitigkeiten bes påbstäuder Segat, Bijchof Rubolph von Laibach, ber bei von Böhmen, nach Deutschland gefenbet wurbe, jene Behre öffentlich folgendermaßen aus: "Cum SSmus Domainus noster papa omnes singulas promissiones et juramenta quaecunque, quacunque occasione illi haeretico (Podiebr.) praestitas et factas, ae praestita et facta, per specialem bullam suae sanctitatis nullas et invalidas declaravit, nobisque etiam illas et illa in futurum forsan fienda, nulla et irrita declarandi concessit facultatem, et utique indignum foret et jure prohibitum existat, haereticis, maximeque illi damnato haeretico, qui nec Deo nec sanctae fidei apostolicae neque aliis fidem servarit, aut servat, aliquam obligationem, promissionem aut fidem servare etc. Ergo jure prohibitum est, haeretico servare fidem, maxime vero tali, qui ut Podiebras animatus est. Cf. de Ludewig, Tit. VI. Reliq. p. 77. Warenfelsii opusc.T. II. p. 455, Gerhard, loci theol. ed. a Cott. XIV. p. 65. unb Böhmer, jus eccl. prot. IV. L. V. Tit. 7. c. 54. fondern auch in Beziehung auf faft alle ubrigen unmittelbarent, Regierungsfunctionen diefelbe von der Staatsgewalt und Staatsverfaffung vollig abhängig zu machen.

So haben 1) sämmtliche Staaten entweder unmittelbar, oder was in praxi auf dasselbe hinausläuft, mittelbar die Die schöfe und Pfarrer zu ernennen sich das Recht genommen, und hierdurch die Macht der Hierarchie in ihrem wesentlichsten Momente zerbrochen. Wirklich zeigt sich bereits, daß durch dies sen Eingriff in die röm. stath. Kirchenordnung fast überall die streng römisch statholischen Geisklichen vom Kirchenregimente andgeschlossen und nur solche ernannt werden, welche man für aufgetlärt, d. h. für tolerant und nachsichtig, d. h. für möglichst unrömisch hält, wodurch es denn weiterbin sich schon ergeben hat, das das Oberhaupt der Kirche erfolglos den schörtigt ften Ladel über das Benehmen solcher Bischöfe aussprechmt mußte\*).

So ist 2) fast in allen deutschen kanden den Bischöfen und untergeordneten Geistlichen zur Pflicht gemacht worden, vor bem Antritt ihres Amtes einen Eid auf die Staatsverfaffung abzulegen, wodurch sie im Wesentlichen in dieselbe triffsche Lage verseht sind, in welcher die französsische Geistlichkeit zu Anfang der ersten Nevolution durch die Zumuthung, ihre sogen. durgerliche Constitution sowohl als die Staatsverfassung zu beschwören, sich befand \*\*). Wie nämlich dem bereits angeschwten Breve Pius des sechsten zusolge jene Constitutionen vorzüglich deshalb als häretisch und schssmatisch verworfen wurden, weil sie Gewissens - und Lesfreiheit gestatteten, Nechts-

\*) S. bas im Früheren bereits angeführte Breve Pius VIII. vom 30, Juni 1830.

\*\*) Wenn aber bie kath. Kirche gegen folche allgemeine Verpflichtungen protestirt auf den Grund, daß ihre Geistlichen hierdurch nicht in den Fall kommen könnten, aus kirchlicher Gewissen, so muß vor Allen ges burgerlichen Gewissen gewöhlten denn die Kirche von allen Geistlichen verlangt, daß sie dem lebenden Jahlte und jedem seiner legitimen Rachfols ger, also auch einem Alerander VI., "wahren Gehorfam" schöftlichen lichen in Sonstitt gerathen kann? Waren Gehorfam" schöftlichen uber Golichen vor das geistliche Gewissen ist des wissen follen, wo doch auch das geistliche Seutiffen mit dem menschlichen zum lebense länglichen Schlicht verpflichtet, ohne das die geistlichen zum lebense schadet immer werden halten können? Warren so vollen Bennen, ob sie es der Gesundheit ihres Leibes, ihres herzens und ihrer Geele under schadet immer werden halten können? Warum endlich sie alle Eläubige auf Lebenstang zum äußerlichen Bekenntnis des kathol. Slaubens verpflichs tet, da dieselichen dat u einer entgegengeseten Ueberzeugung gelangen und ihr katholisches Gewissen ist ihrem Wernunftgewissen in Widersfruch gerathen kann? - aleichheit der verschiedenen Confessionen aussprachen und die Geistlichkeit vom Staate abhäugig machten, so fällt, wie schon augemerkt, derselbe Vorwurf auf die deutschen Versassungen. Die Geistlichen sind mithin genothigt, entweder auf ihre Beamtung zu versichten, wovon uns noch tein Beispiel betannt geworden, oder aber, wenn sie wirklich kirchgläubig und vann auch pabstpflichtig sind, sich mit jesuitischen Mentalreservationen zu behelfen \*).

Eudlich haben 3) fämmtliche deutsche Staatsregierungen fich die vorlaufige Prüfung aller und jeder fünftig zu erlaffender (einige Staaten sogar der schon früher erlassenen) tirchlichen Anordnungen, Verfägungen und Lehr- oder Verfassungsbestimmungen vorbehalten, die Befanntmachung und Vollziehung nur solcher gestattend, welchen die landesherrliche Genchmigung (das sogen. Placet) ertheilt seyn wurde \*\*). Mehrere Staaten haben sogar den unmittelbaren Verfehr der inländischen Gesstlichkeit mit dem römischen Hofe, und mit dessen, Nuncien und Agenten, durch Selege theils beschräuft, theils ganz verboten \*\*\*), und wider Misberanden inländischer oder auswärtiger Kirchengewalt Necurs au den Landesherrn (appellatio ab abusu, d. franz. appelscomme d'abus) eröffnet 7).

"""" Bekanntich weigerten in Baiern im J. 1819 fich rom. stathol. Gestliche, den Eid auf die Berfassung zu leisten, andere wollten ihn nur unter Boebegalt ihrebren. Auf Andringen des Padsstes erlarte hierauf das Genetiquie ihn einer allgem. Berordnung vom 15. Sept. 1821: "daß der von den tatholischen Unterthanen auf die Constitution adzulegende Eid ledig lich auf die dürgerlichen Berdatmisse märe. "Bielleicht zu stäckte unt die Richen and die Sonstitution adzulegende Eid badtet zu Richts verdindich gemacht werden, was den gottlichen Gesegen, oder den katholischen Einer auf die Berechnung Rlub er (dies einer Weitleicht zu stächten Bundes der Berechnung Rlub er (dies einer Weitleicht zu stächten Bundes der Berechnung Rlub er (dies einer Weitleicht zu stächten Bundes zu, ste Aufl. E. 723.): "Einseitige Aenderung der Verfassung und bes 2c., 3te Aufl. E. 723.): "Einseitige Aenderung ber Verfassung und bes 2c., 3te Aufl. E. 723.): "einseitige Kenderung fo weniger, da der Verfassung klub er (dies Einstehen ist die ein Bundes zu, ste Aufl. E. 723.): "einseitige Kenderung der Verfassung und es zu, ste Aufl. E. 723.): "einseitige Kenderung der Verfassung und es zu, ste Aufl. E. 723.): "einseitige Kenderung der Verfassung und es zu, ste Aufl. E. 723.): "einseitige Kenderung der Verfassung und es einer Verfassung ich bezweicht levn, um so weniger, da der Verfassung von vom eine Bertassung des Sides kann ste geben." — "Eben sie zu Netalbedingungen bei Leistung des Gides kann ste geben." — "Eben sie auf die Verlande und in dem Eroßherz zog thu me Lurend ung von dem römlichen Hofe bazu aufgefordert, die sog thu une Lurend ung von dem römlichen hofe bazu aufgefordert, die sog thu une Lurend ung von dem römlichen Hofe bazu aufgefordert, die sog howur die röm. stath. Geiftlichkeit die Furbel fische Berfassungen ungen ungen ungen ungen e, doch, wie es im Beschwörungs-Protocoll keißt : "mit Ausnahme ber im §. 135. lit. c. d. und e. vortommenden Berfinungen u. f. w." Die begeichneten Stellen des §. 135 betreffen den Bertehr mit dem

\*\*) Die Titel ber betreffenden Staatsgesege find u. a. verzeichnet in der angeführten Schrift von Rluber S. 721.

\*\*\*) G. Ebenb. O. 723.

†) S. Ebend. S. 724.

Es mochte nun wohl von feinen Sachfundigen in Ubrebe geftellt werben, bag biefe Gefetbeftimmungen bem Befen und ben Grundgefegen ber rom. = fath. Rirbe geradegu widerfprechen, 1) ba biefe Rirche, als vom heil. Geifte geleitet, bei Wahl und Berufung ber hirten vollig unabhängig fenn muß; 2) ba ben hirten nicht zugemuthet werden tann, burch Eidleiftung formlich die wirkliche und etwa noch fünftig gesette Schmalerung ber Rirchenrechte ju genehmigen, welche fie im außer= ften Falle nur etwa dulden tonnten; und 3) ba fie die Betanntmachung und Bollziehung unmittelbarer oder mittelbarer Ausspruche bes beil. Geiftes nicht von ber Erlaubniß eis ner weltlichen Behorde, und beren Gultigfeit nicht von ber Be= nehmigung fchlechthin unbefugter Laien abhängig erflaren tann, ohne hiermit ben beil. Geift in feinen wefentlichften Birtfamfeiten ju verläugnen \*). Indem alfo jene Staatege= fete die, noch vom Tridentinum geheiligte, hierarchifche Drbnung zerbrechen ober boch ftoren, indem fie die Staatsregies rungen als Mittelglied einschieben zwischen die Laien und ben Episcopat und zwischen diefen und den Pabit, fo haben fie eben Damit unlaugbar eine feindliche Stellung gegen die rom. = tath. Rirche eingenommen. Wenn alfo bemungeachtet die meiften Bifchofe, Die übermeiften niederen Geiftlichen und Die gange tatholifche Laienschaft vom felbitberrlichen Fürften, und den rechtsund freiheitsbegierigen Standen bis ju ben unterften Gtaats= burgern berab fich diefe und fo manche andere Berletzung ibres Rirchenrechtes und ihrer Rirchenfreiheit überall widerstand = und nicht felten fogar flaglos gefallen laffen, fo tommt hierdurch flar zum Borfchein, daß auch diefe wefentlichen Glieder des ideellen Rirchenleibes in Deutschland erftorben find, oder mas auch in ber Wahrheit daffelbe ift, bag man auch biefe De= mente nicht mehr für wefentlich, bas beißt für wichtig genug balt, um fur beren Erhaltung ju poftuliren ober gar ju opponiren.

Bir haben nun schon im Anfange bemerkt, daß die rom. fath. Kirche in Deutschland durch die allgemeine Sacularisation ihrer Guter ihre materielle Unterlage, gleichsam ihren irdischen Leib verloren, und hierdurch bei der Lauigkeit ihrer Elaubigen, hinsichtlich ihres außerlichen Bestandes, von der Staatsgewalt abhängig geworden ift, welche bei Widerschlichkeit der Hierarchie, derselben nun ebenso und mit gleichem, vielleicht gewifferem Erfolg, das nothwendige Lebensbrod oder die sogen. Temporalien sperren fann, wie früherhin die

\*) Catech. Rom. P. H. de ord, sacr. c. 54. Qui sacris initiantur, ob eam rem coelestis gratiae participes fiunt, ut eorum ministerio Ecclesiae atque adeo omnium hominum saluti consulatur.

- 72 -

hierarchie den weltlichen herren das sogen. Brod des ewigen Lebens interdicirte, falls sie ihr den Gehorfam versagten. Hierburch find die Geistlichen de facto Staatsdiener geworden, und es ist anch nicht entfernt wahrscheinlich, daß der großartige Borschlag des begeisterten Ubbe de la Mennais, die Selbstständigkeit der Kirche durch Verzichtung auf Staatssold zu erobern, in Deutschland eine bessere Aufnahme finden werde, als ihm in Frantreich zu Theil geworden ist.

Bir haben ferner nachgewiefen, wie bas Sunbamental= bogma von der alleinfeligmachenden Gigenschaft der rom.=tath. Rirche nicht blos theoretifch verfannt oder gar ignorirt, fon= bern auch praftifch von den Staatsgefetgebungen burch Ge= währleiftung ber Meligions =, Les = und Berehelichungsfreiheit und durch Bewaltung ber Erzichungs = und Unterrichtsanstalten als nicht mehr vorhanden angeschen wird. Bir haben bann auch bemertlich gemacht, wie die Fundamentalgefete ber rom.=fath. Rirche in Begiebung auf die Sierarchie und ibre cano= nifche Wirtfamteit, wonach ihr in allem Religiofen gefetage= bende, richterliche und vollziehende Gewalt gutommt, ihrer Geltung im wirflichen Leben großentheils beraubt worden find, und hierburch die praftifche Autorität, von pochend geworden ift. Wir haben jest, um unfere Unfangs auf= gestellte Behauptung vollftandig ju erharten, gunachit noch barsuthun, wie and bas rein fpirituelle Unfeben ber rom.= fath. Rirche in Deutschland fich fo weit berabgefest findet, daß es teineswegs mehr als eine lebenstraftige Dacht angefeben werben fann.

Ju diefem Endzweck ift jedoch zuvörderft die Frage zu beantworten, was hier unter rein fpiritueller Autorität ju verstehen fen? Die Antwort auf diefe Frage ergiebt sich aus ber allgemeinen Bestimmung des romischen Katholicismus. Die geistreichste, gemuthvollste und gelehrteste Zeitschrift ber fatholischen Kirche in Deutschland \*), den Ratholicismus auf zwei Principien, auf das theoretische des Glaubens und auf das praktische ber Liebe zurückführend \*\*), bestimmt dann

\*) Indem wir hiermit freudig die Borzüge der Tubinger Theol. Quartalfchrift anerkennen, muffen wir nur bedauern, bei derfelben nicht auch ftrenge Folgerichtigkeit hinsichtlich ihres firchl. Systems ruhmen zu konnen, da bassfelbe zu viel gallicanifirt und idealisirt, um als ftreng ros misch statholisch zu gelten.

\*) Das britte und allgemeinste und bewegendste Princip ift bier vergeffen, es ift bas der Hoffnung und ber Furcht, benn ohne himmelshoffnung und Hollen furcht ift kein rom. Katholicismus gedenkbar. Was aber die Liebe betrifft, so ift sie eben so durch die ewige Holle beschränkt, wie der Glaube durch den unbegreislichen ewigen Teufel.

näher ben Glauben ber Form nach als ,,nicht vermittelt durch reine Unalyfe oder Synthefe von Begriffen, die viel-mehr abgewiefen werden;" überhaupt alfo als ,nicht erworben," fondern als "gegeben," als "Geschent Gots tes \*)," und dem Inhalte nach, als Glauben au den in und bei feiner Rirche, und namentlich in der hierarchie und den Sacramenten, noch immer gegenwärtigen Chriftus. 218 gemeinfamer Grund, fowohl des Glaubens als der Liebe, wir aber die Demuth bezeichnet, als "die hingabe an Sott," und naber, in Beziehung auf den Glauben, als "Ung terwerfung" ber eigenen "Einficht unter bie Must fpruche ber Rirche \*\*)." Bas aber in diefer letteren Beziehung unter der fprechenden Rirche zu verftehen, ift dadurch naber bestimmt, daß eben dort gefagt ift: "Der Chor bet Upoftel eriftire (noch) in den Sierarchen der Rirche, und ber von Christus ausgezeichnete Apostel lebe noch in feinen Nachfolgern \*\*\*)." · . . . . .

\*) hiermit ftimmen alle rechtglaubige Ratechismen vom Canifichen und Romifchen an bis auf die ber neueften Brit, und noch als gr. Reite behauptet hatte: "bei uns Protestanten ift überhaupt ber Glaube gabe teine Sache ber Autorität ;" (was übrigens unrichtig ift, ba ble von ber Staaten anerfannten atatholifchen Confeffionen ber Zutoritat ber b. Garift zu glauben haben ); "jenfeits ift man von Jugend auf gewöhnt, ben Glau-ben als eine Borfdrift, als einen von oben herab tommenden Berfit zu betrachten ;" ba antwortete ihm ber Chorherr Geiger im Katholk ten (1826. Decbr. O. 329): "Richt boch, werthefter Derr Professer im feits, bei ben Katholiten, ift ber Glaube eine Gabe Gotted, ein Licht von Dben, um welches die Katholiten zum himmel siehens (also bie Glaubigen fiehen um Glauben!) "Diefes Licht ift also nichts wer, niger als Gache ber Autorität, eine Vorfcrift, ein Befehl. Aber bas Dbe niger als Sache der Autoritat, eine Vorlchrift, ein Vereil. Aber das Ob-ject bes Glaubens ift Sache einer Autorität, welche unbedingte Annahme fordert, " (alfo doch vorschreidt und besichlt) "und vertigent, quod credinus, debemus autoritati, quod intelliginus, rations, quod opinamur, errori, sagt Augustin. — Unser Slaube ist allers bings ein Autoritätsglaube; aber göttlich ist dutorität unseref Glaubens, nicht menschilch, nicht fürstlich, nicht bischöflich."— \*\*) G. Theol. Quart.= Schr. 1829. S. 193—209.

\*\*\*) G. Eben b. E. 198. 199. - Auch hiermit ftimmt im Befinis. lichen ber "Ratholit" uberein, wenn bafclbft im Maiheft 1830. S. 131. bas Princip des Katholicismus folgendermaßen bestimmt wirb: ach princip des Ratholitismus folgendermagen beiminnt wird: "Ratholisch ich ift, wer in Gemeinschaft stehet ber fathol. Rirche. In Gen meinschaft stehet ber tathol. Rirche. In Gemeinschaft ber tath. Rirche aber stehet nur, wer ihr gehors am ift ohne Ruchalt. Jum Gehorstan gegen die Kirche gehört Glaube, Betenntnis und Erfüllung ber von ihr vorgeschriebenen Pflichten... Wenn jedoch jemand auch alle Lehren ber Kirche fur wahr hielte, wenn er zu biesen Borschriften bekennte, und wenn er endlich auch die von ber Rirche gegebenen Borschriften bestohe ober Alles biesen und und bie von ber Rirche gegebenen Borschriften bestohe ober Alles biesen und und und bei von ber Streich und bestohen befolgte, thate aber Alles biefes nicht aus unbedingtem Ge hoxfamgegen bie Kirche, fondern, weil er auf andere Reife, etwa burch Rachbenten ober Farfchung, fich überzeugt zu haben

Diefem Allen zufolge werden wir nun die spirituelle Autorität der rom. stath. Kirche so zu bestimmen haben, daß die mit dem Pabst einige Priesterschaft, einestheils als das unsehlbare Organ der gesammten religios fen Wahrheit, anderntheils als das sich unverbrüchlich continuirende Wertzeug ver Wunderwirkung in den Sacramenten und durch dieselbe angeschen werden muß, und zwar so, daß jeder Zweisel daran, und selbst jede vermittelte, aber zuwiderlaufende Erfenntniß unterdrückt werde. Es liegt uns diesennach ob, nachzuweisen, daß die firchliche Autorität in den beiden angegebenen Beziehungen in Deutschland in fortwährendem Abaehmen begriffen ist.

75

Bas fürs Erste die firchliche Antorität hinsichtlich ber Doctrin betrifft, so zeigt ans die Geschichte, daß von Anfang an dis auf den heutigen Zag allerdings mehrmals auf anscheinlich unmittelbare Weise der Kirche geglaubt wur= de, daß aber auch jedesmal, wenn die Mitglieder der Kirche in den allgemeinen Strom der Bildung und Entwickelung des menschlichen Geistes hineingezogen wurden, die wirkliche Aner= fennung der firchlichen Lehre durch besondere Verstandesthätigfeit vermittelt wurde; genau genommen, möchte sogar sich vielleicht gar fein Zeitabschnitt nachweisen lassen, in welchem der Glaube nür ein unmittelbarer, nicht vermittelter, nicht er= worbener gewesen wäre.

Go glaubten: 1) die Junger Chrifti feinen Lehren gewiß jum Theil nur vermittelft ber wahrgenommenen Wunder und der Berftan desthätigteit, durch welche fie von die= fen auf die Gottlichkeit des Lehrers zuructschloffen.

Beiterhin wurden: 2) Lehren von einer Mehrheit für gottlich gehalten, weil sie von jener gottlichen Quelle abgeleitet waren, jugleich aber schon nach außen gegen die gebildeten heiden und gegen die Juden, für diese durch Aufnühfung an ihre autoritätischen Ueberlieferungen, für jene durch Berstandes= und Gefühlsgründe, und innerhalb der Rirche gegen die Häretiter durch historische Gründe de= monstrirt.

slaubte, jene Lehren und Vorschriften feven wahr und weife, ber wäre nicht wahrhaft katholisch. — Wer hingegen, selbst irrend, "nur ben unzweischaften Billen hat, in Staube, Bekenntnis und Wert Eins zu sevor mit der Rirche und ihr, als ber untrüglichen Lehterin, Deisterin und Mutter ohne allen Vorbehalt rücksichen Lehterin, Deisterin und Mutter ohne allen Vorbehalt rücksich is von ber Kirche kommt, giebt es für den Ratholiken gar keine Prüfung mehr." — Man kann nicht schäfter, richtiger, aber auch der Vernunft und ber Freiheit hohnsprechender das Princip des Ratholicismus aussprechen, als hier geschehen. — In der Folge wurde dann: 3) zwar die tirchliche Bahrheit, weil sie einstimmig von einer gewissen Rehrheit far reine, historische Ueberlieferung gehalten, von dieser für canonisch erklart, und nun von den nächsten Generationen geglandt, weil sie canonisch seftgestellt und von den vorhergegangenen Generationen geglaubt worden war.

Als dann aber: 4) im nordischen Abendland ber Berft and wieder durch Ueberlieferungen griechischer Philosophie und durch Anhausung, mitunter einander widersprechender, firchlicher Bahrheiten in Thätigkeit gesetzt wurde, ließ bei den höheren Ständen auch das unmittelbare Glauben immer mehr nach, und eine Art von Ueberzeugung nahm feine Stelle ein, welche durch formale Logit und durch Abwägung der historischen und firchlichen Autoritäten vermittelt wurde. So war die Scholastift die lebendige Orthodorie, welche sich selbst durch Gehung und Biederauschebung aller möglichen heterodorien vermittelte.

Indeffen erstartte durch biefe Thatigfeit der Berftand all. mablig fo fehr, daß: 5) die kirchlich überlieferten, canonifch gewordenen Autoritäten ihm auch ihrem Inhalte nach nicht mehr genügten, und Biele nur mehr dasjenige glauben wollten, was fich nicht blos formal, fondern auch fubstantiell bewahrheiten und rechtfertigen ließ. Nun trat zwat die Rirche nicht mehr, wie in den erften Jahrhunderten, mit fubftantiellen Rechtfertigungsgrunden, fondern mit ben außerft formellen Baffen des Bannes und Interdictes, der Rreugpredigung und Inquifition dagegen auf; fie reiste aber bierdurch nur noch heftiger den feiner felbst gewiffen Verstand und bas naturliche Bahrheitsgefühl, welche jede Anwendung blos außerlicher, dem Beift nicht ebenburtiger Gewalt gegen die innere, urfprüngliche und heilige Rothigung, die aus dem Deuten, Bewiffen und Fuhlen hervorgeht, als ein Berbrechen an bie Majeftåt des gottlichen Ebenbildes empfinden und ertennen. So gab es dann allerdings noch Biele, welche unmittelbar ju alauben fchienen, in der That aber nur glaubten, weil die noch herrschende hierarchie ju glauben gebot und die 216glaubigen mit zeitlichen und ewigen Strafen belegte.

Ebendamit rief aber: 6) die Rirche immer heftigere Reactionen ber vermittelnden Ertenntnifvermögen hervor, und wie sie schnoden die reindogmatischen Beschluffe ihrer ersten oftumenischen Synoden die substantielle Birtsamkeit des vermittelnden Dentens von ihrem eigenthumlichen Lebensorganismus ausgeschloffen und jede felbstherrliche Verarbeitung des unabanderlichen Glaubensdepositums verpont hatte, so blieb ihr, als der reformatorische Verstand bei der weltlichen Racht Unterstützung fand, nichts mehr übrig, als sich selbst und ihre Ueberlieferung und Satzungen zu recolligiren und die frembe Thatfraft und deren Streben von sich ausscheiden. Von hoherem Standpunkte aus betrachtet, war es aber vielmehr das jur Bluthe ausstrebende germanische Leben, welches die unbranchbar gewordene Kirchenform des Mittelalters als caput mortuum, als verholzten Bast, von sich ausschied. Diefemnach hatte die pabstlich-katholische Kirche ausdrücklich. Diefemnach hatte die pabstlich-katholische Kirche ausdrücklich. Diefemnach ben Grund der heiligen Schriften und der menschlichen Vernunft zu bewirkende Neformation, selbst wenn sie nicht blos von Einzelnen, sondern sogar von ganzen Volkstämmen gefordert würde, für unzulässig erklärt. Das Slauben hatte tertan teine andern Srundlagen mehr als nur die ganz for= malen: einerseits nämlich die Versicherung eines un= veränderlichen, bisherigen Bestandes; anderseits die Versiderung der firchlichen Unfehlbarkeit \*).

77

Uber gerade durch diese, der Kirche abgenothigte, Versicherungen war 7) das Glauben felbst wieder ein vermitteltes geworden, und die Kirche kam durch diesen Vorfall, und durch ihre Stellung den reformirten und fort und fort sich reformirenden Kirchen gegenüber in die Nothwendigkeit, zum wenig= sten jene, ihre formalen Grundlagen zu rechtfertigen und somit ihren Grund selbst wieder zu begründen. hierdurch gerieth sie jedoch von Neuem in Widerspruch mit sich selbst, indem so= wohl über die Gegenstände, auf welche sich jene Unverän=

\*) 216 man noch den im heil. Geift verfammelten Episcopat, oder in beffen Ermangelung den Pablt, als Stellvertreter Christi und als Organ der römischen Meistertirche, für wirklich inspiseit und somit für un fehle bar bielt, war auch die Doctrin binsichtich dieses Punttes einfach und einträchtig. Ze mehr aber die Unfehldaren fehlten und die Unträglichen sich und Indere trogen, um so mehr complicitte sich auch die Lehre von der Unfehlarteit, da ise verschausichen Genseguenzen des von der Unfehlarten wollten, die unverdaulichen Confequenzen des von der Unfehlarten wollten. Die unverdaulichen Confequenzen des von der Unfehlarten wollten. Die unverdaulichen Confequenzen des von der Liebe einere und könstlichere Diffinctionen von sich und von der Kirche abzuwehren suchten. So ist man aber selbst nach und von der Ricche abzuwehter geworden und schon ist die Verwirrung so weit gediehen, daß über nichts weniger Einigseit unter den Kirchgläubigen herricht, als gerade über von muß. Zur äußersten Inconfequenze, die unstehtwer geglau bt werden muß. Bur äußersten Inconfequenzen, die unstehtwertwertweichkeit werden aus, die Un feblbarteit der Kirche als unschlichertweisichte ein zu dußersten Verwenschlich bie unsteht abzurung hingerathen, daß die Un feblbarteit der Kirche das Einzige sch, woste ein Beweis geltefert werden mußte. Wäche dem so in zige schwerte und ber die und en unerweislich, anderentheils, als beingt burch die Wirfjankeit des beil. Geistes, ein facram entalisches Wirg burch die Wirfjankeit des beil. Geistes, ein facram entalisches Wirg burch die Wirfjankeit des beil. Geistes, ein facram entalisches Wirg weis nicht überzeugend sinde, und wenn ber gemeine Menschenzerstand eines weis nicht überzeugend sinde, und wenn ber gemeine Menschenzerstand eines mal ber Beweisspieligung Seichmad abgewonnen, wird er auch für alles Beitere Beweissenstigurung Seichmad abgewonnen, wird er auch für alles

Derlichfeit und Unfehlbarteit erftrecte, als hinfichtlich ber Der= fonen, welchen Diefe Unfehlbarteit quertannt werben muffe. So lange noch angeblich ofumenifche Kirchenverfammlungen, als hodifte Tribunale zur Schlichtung der Glaubenoftreitigtei-ten, für Befriedigung der Glaubigen geforgt hatten, fonnte, nach Ubschluß derfelben, ber Glaube noch einen Ochein bon Unmittelbarteit haben, weil innerhalb ber Rirche über Die 2111aultigfeit berfelben nur etwas binfichtlich ber Disciplinar- und einzelner Verfaffungspuntte eine Meinungsverschiedenbeit obgewaltet hatte. 21s aber mehrere Jahrhunderte lang immer nur bem Pabfte die Entscheidung ber Streitfachen anheim fiel, und zu Diefen Streitfachen namentlich auch Die Frage nach Unfehlbarteit und Competeng des Dabftes hingutam, ba blieb ben Glaubigen feine unbeftrittene außerliche Antorifat mehr ubrig, und Reder ber am geiftigen Leben feiner Rirche regen Untheil nahm, war nun hinfichtlich des Streitigen auf fein eigenes Prufen und Gutdunten angewiefen, und fo wurde fein Glauben, gum wenigften theil wers, ein burch und burch Bermitteltes, b. h. fein eigentliches Glauben mehr in dem früher angegebenen firchlichen Ginne. -

Durch Diefe, um fo eifriger betriebene Glaubensftreitigteiten, ba fie die einzigen Gegenstände waren, an welchen ber thatigfeitsbegierige Verstand fich uben tonnte, erstartte berfelbe aber gar bald in dem Daaße, baß 8) berfelbe auch innerhalb ber Rirche nicht blos über beren Lehr=, Berfaffungs = und Disciplinar = Sagungen, fondern auch uber deren apoftolifde und biblifche Borausfetungen binausging, und in Ermangelung einer zureichenden außerlichen Autoritat, - benn ber Rirche fand bereits bie Reformation, dem Pabft der Gallicanismus als In-toritat gegenüber, - in fich felbft bie Rriterien ber Babtbeit aufluchte, und feine Lehren, Gebote und Gefete mehr gelten ließ, als wenn fie fubstantiell als verstandige gerechtfertigt werden tonnten. Bie nun die Rirche im Mittelalter gur fcholaftifchen, und jur Beit der Deformation gur biftorifden Demonstration mar genothigt worden, fo wurde fie nun auch in bas Raifonniren bineingezogen, und zwar befonders burch ben Umftand, daß der Berftand die allaemeinften, unwiderlegbarften und wahrhaft menschlichften 2Babrheiten ines allgemeine Bewußtfenn erhob, und hierdurch bie Rirche ebenfo theilweis als ber humanitat widerftrebend gur Borffellung brachte, wie die Reformation fie in fo vielem Wefentlichten als fchriftwidrig bargestellt hatte. Dun aber magte die Sierarchie fchon nicht mehr, eine Rirchenversammlung ju berufen, theils, weil jest nicht blos einzelne unentichiedene Glaubensangelegenheiten ju befiniren, fondern bereits für ewig entfchie= bene Fragen von Deuem erortert, und noch baju bie 21 utorität ber Ricchenversammlungen felbst, ja sogar die der heiligen Schriften bestritten wurden; theils, weil die Hierarchie nicht mehr auf die Möglichkeit einer allgemeinen Einverständigung rechnen mochte; theils endlich, weil sie wohl auch vermeiden wollte, in formelle Opposition mit dem erstarkten Zeitgeift zu treten.

So war deun von nun an von einer einigen, felbstäräftigen, Biderstand leistenden Kirche nicht mehr die Rede; vielmehr zeig= ten ihre Sprecher und Repräsentanten in den verschiedenen Ländern sich immer nachgiediger gegen den übermächtig gewordenen Verstand, und es kam hierdurch allmählig dahin, daß bei den gebildetsten Völkern die ächte, alte, strenge Kirchenlehre theilweis in Vergeffenheit kam, so daß auch diejenigen sich noch für Kirchgläubige hielten, welche überhaupt genommen doch nur noch dasjenige glaubten, was sie sich mehr oder minder freithätig angeeignet hatten, und weil sie demjenigen, was sie für Kirchenlehre halten mochten; aus Verstandes=, Phantasse- oder Geschlögründen zustimmten \*).

mun brants 25 church

\*) En bödit mertvürbiges und harafteriftifdes Beifpiel von folder Schöftdaufdung bietet uns ber Abb 6 be 1a Mennatis bar, befen Sennt niff, Hebnergaben, Muth, Geimnung und Begeifterung ihn auch bei ben huttforn Ratholiten fo hoch in Antehen gebracht haben, bas fetbit feine severen Granangangen mit ungemeiner Nachficht seurtheits merben. Sufoige werderung ber Korttfäreitbeit fo fühlbar, anberfeits bie allgemeine forberung ber Korttfäreitbeit hör über einer gang neuen Katholitek mit ganerichtet hat, wie er früher ben alten römifden zu benonftrien fich geschen, bas er lich nun in biefen Begiebungen einen gang neuen Katholitek mit ganerichtet hat, wie er früher ben alten römifden zu benonftrien fich geschen, bas er lich nun in biefen Begiebungen einen gang neuen Katholitek mit ganerichtet hat, wie er früher ben alten römifden zu benonftrien fich geschen hos er Kreitbeit in ber Eiteratut. " ber Spaar in ben utfan, obst ber Freibeit in ber Eiteratut. " ber Spaar in ben utfan, beit Bestelt angerichtet den freund überfest worden ift, folg is under Bestelt angerichtet hat, in bem far auf ich en Korrart beit, het en ausfreuete: une Keigin (nämlich bie einer Stath.) benme bie stende in ber Bestel unertekeitigten freun die Bestelt (den Korrart beit, het en ausfreuete: une Keigin (nämlich bie einer Stath.) benme bie stende in ber Bestelt angerichtet hat, in ben fat auf ich en Korrart beit, het einer gunn und bie Fortfährlichten Keintigen Keinter in Keiter stende ind ersteller Auffanienen biefes Norartheil ichen vorgefunden, bei stende ind ersteller durgen mußte, und inforen fein Beste, inderen ein Kater Steiter stende inder unser bie Bestern in einer in Keiter aller Keiter stende ind ersteller Auffast. ", überein aus Geschen, richtig beinten in bermeisten Zuffast. ", überein aus Geschen, richtig beinten in demeisten ausgiebt, forbert nur auf regative Bester Autorität, beitert und unter bie Benefichen Beiteren zu eintenbene): "Kabibarten Autorität." (Unbebingte Gerifchaft einer Autorität, het für finn umfehlen ausgi

Auf diese Beije war die fpirituelle Autorität der Rirde hinfichtlich der Glaubenslehre im gebildeten Franfreich und Deutschland bereits factifch in volliger Auflofung begriffen, bas Glauben ju einer Sache der Reflerion, und fowohl das Gelbftprüfen zur allgemeinen Gewohnheit, als bas Allgemein-Denfchliche gleichfam zu einem allgemeinen Gewiffen geworden, als 9) von zwei Seiten her fich ein neuer und wahrschein-lich der lette Rampf entspann. Ueberall nämlich, felbft in Spanien und Italien, waren sogen. aufgeklarte oder felbstichen ferifche Ratholiten (d. b. lebende Biderfpruche) von ber Theorie auch frant, und frisch an's Bert gegangen, um das belle Lageslicht, deffen fie fich freuten, auch in alle Bintel des Rirchengebäudes und durch alle Stande hindurch leuchten ju laffen \*). Das Fundament der Rirche, der Guterbefis, wurde weggenommen; ihre tapferften Goldaten, die Jefuiten, wurden verjagt, die alten Rirchenmauern der Intolerang und bes Inder, welche Licht und Leben abhielten, durchbrochen; en ben inneren eifernen Scheidewänden, welche durch den romi fchen Supremat, ben rom. Colibat und bie rom. Oprache in der Rirche felbft aufgerichtet ftanden, wurde mit eifernen Sanden geruttelt, und fchon mare das gange Gebaude jufammenaefturzt, wenn nicht 1) die eine, gewaltige Mittelfaule zu Rom noch fest gestanden, von welcher aus die Boacnameige

ferner leben ober fterben follt. (1) Go erwachet benn aus eurem Schlummer, und zerbrechet bie Feffel eines zerftorenden Borurtheils." (Ramlich jes mes fatanischen). "Ihr Priesterl ergreifet ben Scepter ber Belt der Intelligenzen, und biesen in ber hand, zeiget euch ben Boltern, bie euch mißtannten. (!)... Jener, ber felbst bas Bort, bie Bahrheit, das Leben, bie Sonne ber Gerechtigteit, bie Schönheit bes herrn ist; ber auf die Stimme ber Priester sich auf die Erbe ber ablaft, um fich in ihren handen ber Belt hinzugeben, ermartet ablaßt, um sich in ihren handen der Welt hinzugeben, erwartet nur die freie Mitwirkung diefer Priester, um den Menschen als Licht, Leben, Wahrheit z. zu erscheinen und alle ausgearteten Ber mögen seiner herrschaft zu unterwersen; indem er ohne Juthun der Priester für das zeil der Welt, von jenem Lage an, nichts mehr wirket, an welchem er sie als seine Organe au stellte, und zu ihnen sprach: Lebret!" — Und einer solchen got testästerlichen Priesterung versagte weber die Feder des franze sigen Abbe's, noch die des schweizerischen Chresten, noch die des beutschen Doctors!! Aber verzeihe ihnen, herr! benn unmöglich können sie bedacht und erwogen haben, was sie schweichen. "Bir wollen hier nur an 5 alend II. und feine sachtreichen öftreichicken

\*) Bir wollen hier nur an Sofeph II. und feine zahlreichen oftreichifchen Behulfen erinnern, welcher Proceffionen und Pilgerfahrten abgefchafft, bie Gebetbucher gereinigt, bie Donde ben Didcefanbifchofen untergeordnet; weldowini und unigenitus unterbrück, die Römermonate und Indulte ab-geschaft, sehr biele Rlöster aufgehoben, die Kömermonate und Indulte ab-geschafft, sehr biele Rlöster aufgehoben, die kömermonate und Indulte ab-facht, ben Basalleneib, ben die Bischöfe dem Pabst zu leisten, nicht mehr gestattet und die rom. - tath. Intolerang nicht mehr tolerirt bat 2c.

gwei, ja brei Saupter, und feinem berfelben war es auf bie Stirne geschrieben, ob er ber achte und rechte Machfolger des Spoftelfurften fen. Wie baber fruher um die Mechtheit ber Lehre, fo wurde nun um die des Lehrers geftritten, und das bisherige Rriterion der Uebereinftimmung mit Rom war unbrauchbar geworden, da Rom nicht mit fich felbst übereinstimmte. Dem bisberigen Rirchenglauben nach ftand nur Gott über Rom; benn bierhin hatte der zerftreute Logos und der unfehlbare Geift fich concentrirt und regierte von hier ans die Belt.

Eine weitere Concentration und Definition war nicht moalich, und als das uneinig gewordene haupt mehrere Generationen hinburch nicht durch eigene Kraft des heil. Geiftes wieder zu fich fommen und heil werden wollte, ba mußte wieder zu einem vorromischen Rriterion zurückgegriffen werden. Bar bis babin die Rirchlichteit der Bifchofe von ihrer Unterwürfigteit unter den Pabft und von deffen Anerkennung abhängig, fo wurde nun 10) die Rirchs lichteit des Pabstes von feiner Unterwerfung unter die Beschluffe bes Episcopats, oder doch von der Anerkennung deffelben durch bie Debrzahl der Bischofe abhängig. --

Die nun fchon langft bie Bablen und Einsetzungen der Dabfte und der Bifchofe fo betrieben und in folche Formlichtei= ten und Borfichtsmaßregeln eingeschrantt worben, als hatte ber beil. Beift, der boch "die Ueberlieferung der Offenbarung und ihre Entwicklung fichern" follte, gar feinen Einfluß dabei, fo wurde fortan auch der Pabft von einem immer größeren Theil bes Episcopates und der weltlichen Fürsten fo behanbelt, als wenn er weder ber wirfliche Statthalter Chrifti, noch der, zur Erhaltung der Einheit eingesetzte Sprecher des beil. Beiftes ware. So griffen denn Manche wieder zu einem noch fruberen Rriterion der Rechtglaubigkeit, und erklarten 11) nur basjenige fur fraft bes beil. Beiftes glaubensverbindlich, was abgesehen von jenen Differenzen vom gefammten Episcopate geglaubt merbe. ---

Ebendamit war aber 12) den untergeordneten Rleritern die Bahl eröffnet, fich entweder an ihren episcopalis fchen Bischof, oder, der althergebrachten Gewohnheit nach, an ben romischen Oberhirten ju halten.

Immer allgemeiner lösten sich nun die Bande der Hierarchie, und wie nicht wenige Priester in Conflict mit ihren Bis schöfen geriethen, fo mußten alsbald auch 13) die Laien felbst jufeben und prufen, welcher von den verschiedenen Partheien des Rlerus sie sich anschließen möchten. Der Geift des Gelbstprufens und Selbstwählens verbreitete fich immer weiter unter den unbehuteten Angehörigen der Rirche, und als man erfuhr, wie gar fo weltlich es fogar auf der letten allgemeinen Rirchenverganze Bahrheit und Gerechtigkeit waren durch das allgemeine wiffenschaftliche und Rechtsleben bereits nicht Benigen zum heiligsten Bedurfniß geworden, und so erhoben fich benn auch solche, welche eben, wie die sogen. Auftlärer gegen Rom, und wie die römischen Apologeten gegen die Auftlärer, so nun einerseits gegen das doppelte Verkennen und Verstellen der röm. fath. Rirchenlehre durch Auftlärer und Upplogeten die reine und ächte Rirchenlehre an das Tageslicht stelle ten, anderseits aber gegen Rom und diese feine Lehre dasjenige urgiren, was gegen das Specifische derselben sich aus der Ger schichte und aus dem allgemeinen Gewissen geltend machen läßt.

Es ift aber in diefer Deduction zunächft nur auf die Berg mittlung felbst Ruckficht genommen worden. Von noch groferer, ja von entscheidender Wichtigkeit ist indeffen die Vernigberung, welche in den neueren Zeiten hinsichtlich der Vermittelnden statt gefunden, und deren Momente wir in ber Kurge anzudeuten haben.

1) Die specifisch rom - fath. Rirchenlehre besteht angeblich in einer gottlichen Offenbarung, welche, wie es beißt, nicht aus den menfchlichen Beiftes = und Befuhlevermogen hervorgeben tonnte, fondern von oben herab gegeben merden mußte \*). Bie nun die Grundlehren derfelben nicht wom Menschen gezeugt, fo tonnten fie auch nicht fubstantielletite. bergezeugt, b. b. begriffen, fondern als Geheimniffe nur bezeugt und geglaubt werden \*\*). Wie deshalb felbft ber von Gott zum Offenbaren Gefandte nicht von einem Denfchen. fondern vom gottlichen Beifte gezeugt, wie er von demfelben übermenschlichen Beifte fortwährend und besonders bei der Laufe, erfullt, wie derfelbe Geift auch unmittelbar denjenigen von oben mitgetheilt, welche die von Chrifto empfangene Lehre weiter ausbreiten follten, fo tonnte natürlicherweife auch fort und fort die vom heil. Geifte geoffenbarte Lehre aur wieder vermite

und inneren Folgerechtigkeit ermanole. \*) S. Catechismi Concilis Tridentini (s. romani) praef. §. 1 et 2.

\*\*) Eod. P. I. art. 1. c. 2. Credendi vox hoc loco .certissimae assensionis vim habet, qua mens Deo sua mysteria aperienti, firme, constanterque assentitur.

feyn, je freiwilliger sie auf bie Erkenntnis bes Uebernatürlichen persiktet" u. f. w. Wie innig und freudig wir aber dem hier implicite abger legten Slaubensbekenntnis zuflimmen, eben so ernft und entschieden mütien wir gegen die Ratholicität desselben protessiven und bei diesem Protessi so ange beharren, bis es hrn. Sengter gesallen haben wird, 1) die kirchlicität des urt und en anzugeben, aus welchen bie orthodore Borstellung von ber röm. zath. Kirche geschöpft werden kann und muß, und 2) aus biesen ur kund en zu erweisen, das von uns in dieser und unseren übrigen theologischen Schriften ausgestellter röm. zath. System ber Urtunblichteit und inneren Folgerechtigkeit ernanzte.

folft heiligen Geiftes aufgenommen, b. h. geglaubt \*), ind eben auch nur von demfelben auf angemeffene Beife Weiter verbreitet, b. h. gelehrt werden \*\*). Diefes 2006 ift tin an und fur fich betrachtet felbft wieder ein Geheimniß ih" bem Ginne, daß ber Densch als folcher, die Wahrheit Bifer Borausfetingen nicht ermitteln fann; benn wie das finnikhe Auge nur Sinnliches, fo fieht, der tatholischen Pfycholo-gie"jufolge, der menschliche Geist nur Menschliches und nur ber bon Gott ex post facto inspirirte Geift \*\*\*\*) fann vom gotttichen Geiffe und feinen Infpirationen wiffen, und diefe von den menschlichen Gedanten, Borstellungen u. f. m. unterfcheiden. Um alfo an die Birklichkeit einer folchen Offenbarung und an Die angegebenen Bedingungen zur Aufnahme und Mittheiluna berfelben ju glauben, muß man bereits ben heil. Geift empfan-gen haben +). So ift alfo ber heil. Geift zugleich Bater und Mutter ber rechtgläubigen Kirche und nur durch fortwährende Dittheilung deffelben pflanzt fich diefelbe fort. 2Benn daber bemjenigen, ber biefen Geift noch nicht empfangen hat, vernunftigerweife nicht zugemuthet werden tann, an die Offenba= rungen beffelben ju glauben, fo ift auch alles fogen. Bewei= fen, bag die Rirche vom heil. Geifte infpirirt und beshalb unfehlbar fen, in Beziehung auf ben Unbegeisteten lacherlich, fur ben Begeisteten aber überfluffig; benn vom Blinden tann nicht gefordert werden, daß er feben foll; dem Cehenden wird Diemand bas Borbandenfenn des Lichtes erweifen wollen. Von Diefem Standpunfte aus erscheint es hingegen als getechtfertigt, wenn man jeden Begeisteten, b. b. jeden Getauften, fur boswillig und verstoctt erflart, welcher, bes ihm mitgetheilten beil. Rado Roy Hannih

101691

(1) Rod. c. 3. — Divinum lumen, quo ea (quas nobis credenda fides proponit) percipimus, nos de bis dubitare non sinit. (2 Cor. 4, 6.).
 \*\*) Eod. praef. c. 3.: "Cum fides ex auditu concipitur, perspicuum est, quam necessaria semper fuerit ad aeternam salutem con-

\*\*) Eod. praef. c. 3.: "Cum fides ex auditu concipitur, perspicuum est, quam necessaria semper fuerit ad aeternam salutem consequendam, doctoris legitimi fidelis opera, ac ministerium." Eod. P. 11. de ord. sacr. c. 58.: "Constat vero (ordinis sacramentum) in ejus anima, qui sacris initiatur, sanctificationis gratiam efficere: quia idoneus habilisque ad recte munere suo fungendum, sacramentaque administranda redditur. —

\*\*\*) Eod. P. I. art. 8. c. 3. (spiritus sanctus) spiritualem vitam in nos infundit, ac sine ejus sanctissimi numinis afflatu nihil acturna vita dignum efficere possumus.

tirna vita dignum efticere possumus. +) Wir ichlagen ben nächsten besten neueren Katechismus auf, z. B. ben von herrn haid, ber Gottesgelahrtheit Dr. (Landshut 1813), und kseme S. 113: "Der Slaube ift eine Gabe Sottes, und von Gott als eine Zugendtraft uns ein gegoffen." — "Der Slaube ift ein Eicht, burch bas wir erleuchtet, Alles für wahr erkennen, was uns Gott geoffen= batt hat, und was uns die Kirche zu glauben vorstellet, es sey geschrieben oder nicht." — Geistes ungeachtet, die Aussprüche des heil. Geistes verläugnet oder verwirft.

Alles kömmt mithin in der Kirche auf die stätige Usberlieferung des heil. Geistes an, da durch diese die Reinheit der zu überliefernden Lehre und die Annahme derselben bedingt ist \*\*). Die Frage aber, woran die Stätigkeit der Geistesüberlieferung zu erkennen? kann insofern gar nicht aufgeworsen werden; benn der Neusch, als solcher, weiß eben nichts von diesem Geiste; der Begeistete hingegen erkennt ihn unmittelbar nach dem, wohl auch in dieser höheren Region geltenden Axiome: omne verum index sui; d. h. der Sehende unterscheidet Licht und Finsterniß, der Blinde weiß nur von Finsternis. Diesemnach hätte mithin die alleinbegeistete Lichte Recht, zu behaupten, "die Kirche glaubt sich selbst, und weiß warum."

2) Bare nun unter allen denjenigen, welchen der h. Geft mitgetheilt worden, über diesen felbst und über feine Infpirationen niemals ein Streit entstanden, bann wurde für diejeni-

<sup>\*)</sup> Bon biefem Standpunkte und ganz richtig heißt es in Balter's Lehrbuch bes Kirchenrechts (5te Aufl. 1831. S. 15 ff.): "Die Reikundigung und Entwicklung der Offendarung komnte unter den Menfthein nicht bem blogen Jufall überlassen werden; ebensowenig war bie Einheit durch die heil. Schriften gesichert. Daher wurde von Nefus, suit beit durch die heil. Schriften gesicher ung ber Ueberlieferung nicht hin 3" (wird ordnet auch zurig in den Apostell zugleich ein Lehramt basür, angeordnet. Doch reichte auch dieses, seinen gewöhnlichen menschlichten finschlern, welche von Christus wohl unverschlichter auf menschlichten die Lehren, welche von Christus offendart worden!) — "deshalb funkte ihnen Selus, wie er früher verheißen hatte, (30h. 14, 16 — 26, 15, 26, 16, 13. Suc. 24, 49. Apostelg. 2, 1 — 4." (Mit bemerken beltäufig, bis, dem ungezwungenen Wortstinne nach, keine ihner Schlächten ihnen ben heil. Geist mit. Apostelg. 20, 28. So pflanzt sich beltaufig, bis, jung für die Nachfolger ber Apostel enthält.) "Sleichwie num Sel. die aufammenhängende Reihe feiner Glieber als recht mäßig beglaubigten wahr, jede Reihe feiner Glieber als recht mäßig beglaubigten wahrt, jede Reiven und abgewiesen, und bei ber größten Fries wahrt, jede Reiven und bas Bullarium hinreichene Zustunft geden!) "die Ginheit ihre Bestens für alle Zeiten geschungt wie der ung wahre, jede Reive in das Selus offen bart hatte, erichein hier als die Austichae; indesse sie fens Glieber als recht mäßig beglaubigten Euchstieferung dessewiesen. und beie ber größten Friesiheit der wissen soch sie stelle stelle geschlegeschicht, bei feurt librorum prohibitorum und bas Bullarium hinreichene Austunft geden!) "bie Einheit ihres Bestens für alle Zeiten geschlegeichichte, bas feuft, nachbem der heil. Geift auf bie Länger herabgetommen, fie noch lange im fehr bebeutenben Sirthümern befangen waren. Rur durch ein befon beres Gesicht (Ausfig. 10, 9 ff.) und eine ausbrücklich e Beutung bestens wein ober unrein zu heißen (10, 28.), und erft von Petrus lernen burch b

gen, bie auferhalb ber Rirche fteben, jene Gelbftaffirma= tion zu etwas geworden fenn, was man wohl mit fogen. menschlichen Gründen anfechten, bem man aber die innere, formelle Confequent nicht hatte abftreiten tonnen. Dem war aber nicht alfo; vielmehr fanden fich fchon in den Ueberlieferungen ber unmittelbar von oben Begeifteten nicht wenige Stellen, über beren Ginn bereits bei Entfichung ber Rirche Die mittelbar Begeifteten in Zwiefpalt geriethen. Sierdurch entftand bann von felbit unter ihnen die allgemeinere Frage: "auf wels der Seite die 2Bahrheit fen," b. h. welcher von den beiden Streitenden wirfliches Draan des b. Geiftes fen? Sier= mit war nun ichon bas oben von uns angeführte Lehrgebaude in feinem tiefften Grunde erfchuttert. Bezeugte namlich ber beit. Geift nicht unfehlbar die Babrheit durch Jeden, der ihn empfangen hatte, fo ergab fich nothwendigerweife bie weitere Frage: "woran benn ein wirfliches Organ bes b. Geiftes in ertennen fen?" Da nun jede Parthei fich fur bas wirkliche Drgan ausgab, fo mußte ein, von diefem Gelbftbezeugnif unabhängiges, alfo ein objectives Rennzeichen aufge= ftellt werden, woran die Nichtigkeit oder Unrichtigkeit folcher Gelbstaffirmation ertannt werden moge. Richt mehr bas Degeiftetfenn war fortan ber lette und tieffte Grund ber Glaublich feit einer Ueberlieferung; fondern bas befondere Rriterion, woran biefelbe als bie wirfliche, achte erfannt werben follte, wurde nunmehr ber eigentliche Grundftein bes Glaus bensgebäudes. Befanntlich wurde juerft von einer ber beiden Partheien die hiftorifche Urfprunglichteit der Lehre als Reiterion ber wahrhaften Infpiration aufgestellt, fo baß in Babrheit nicht mehr der beil. Geift von fich felbft Beugnif ablegte, fondern die Mechtheit feines Beugniffes erft burch eine geschichtliche Thatfache bezeugt werden mußte.

3) So lange nun noch unmittelbar von Oben Begeistete und unmittelbare Zeugen Christi vorhanden waren, ju welchen man als ju den reinsten Quellen der leberlieferungen seine Zustnacht nehmen konnte, war die Uebereinstimmung mit denselben sür die Uebrigen ein mehr oder minder beruhigendes Kennzeichen der Nechtgläubigkeit; allein eben damit auch schon unter den Begeisteten ein, nicht aus der Natur des heil. Geistes, der doch wohl immer und überall derselbe ist, geschöpfter Unterschied selfes die Erde vertaffen hatten, und es überhaupt nur mehr mittelbar Begeister und mittelbare Zeugen in der Kirche gab, und nun auch unter diesen der Zwiespalt binsichtlich der Lebre sich ernenerte, aus miste auch eine neue kösung der alten Streitfrage gesucht werden. In der Folge wurde bann: 3) zwar die frichliche Bahrheit, weil sie einstimmig von einer gewissen Rehrheit für reine, historische Ueberlieferung gehalten, von dieser für canonis o erklart, und nun von den nächsten Generationen geglundt, weit sie canonisch seitgestellt und von den vorhergegangenen Generationen geglaubt worben war.

Als dann aber: 4) im nordischen Abendland der Berftand wieder durch Ueberlieferungen griechischer Philosophie und durch Unhäusung, mitunter einander widersprechender, firchlicher Baitheiten in Thätigkeit gesetzt wurde, ließ bei den höheren Standen auch das unmittelbare Glauben immer mehr nach, nit eine Art von Ueberzeugung nahm feine Stelle ein, welche durch formale Logit und durch Abwägung der historischen und firchlichen Autoritäten vermittelt wurde. So war die Scholastift bie lebendige Orthodorie, welche sich felbst durch Gezung und Wiederanschebung aller möglichen Heterodorien vermittelte.

Indeffen erstartte durch biefe Thatigkeit der Berftand alls mahlig fo fehr, daß: 5) die firchlich überlieferten, canonifch gewordenen Autoritäten ihm auch ihrem Inhalte nach nicht mehr genugten, und Biele nur mehr dasjenige glanben wollten, was fich nicht blos formal, fondern auch fubftantiell bewahrheiten und rechtfertigen ließ. Nun trat groat die Rirche nicht mehr, wie in den erften Jahrhunderten, mit fubftantiellen Rechtfertigungsgründen, fondern mit den außerft formellen Baffen des Bannes und Interdictes, der Rreugpredigung und Inquifition dagegen auf; fie reizte aber bierdunch nur noch heftiger den feiner felbft gewiffen Berftand und bas naturliche Bahrheitsgefühl, welche jede Anwendung blos äußerlicher, dem Geift nicht ebenburtiger Gewalt gegen die innere, ursprüngliche und heilige Rothigung, die aus dem Deuten, Gewiffen und Fuhlen hervorgeht, als ein Berbrechen an De Majeftat des gottlichen Ebenbildes empfinden und ertennen. So gab es dann allerdings noch Biele, welche unmittelbar ju glauben fchienen, in der That aber nur glaubten, weil die noch herrschende hierarchie ju glauben gebot und bie 216glaubigen mit zeitlichen und ewigen Strafen belegte.

Ebendamit rief aber: 6) die Rirche immer heftigere Reactionen ber vermittelnden Erfenntnißvermögen hervor, und wie sie schon durch die reindogmatischen Beschluffe ihrer ersten ofumenischen Synoden die substantielle Birtsamteit des vermittelnden Dentens von ihrem eigenthumlichen Lebensorganismus ausgeschloffen und jede felbstherrliche Verarbeitung des unabanderlichen Slaubensdepositums verpont hatte, so blieb ihr, als der reformatorische Verstand bei der weltlichen Racht Unterstützung fand, nichts mehr ubrig, als sich felbst und ihre Ueberlieferung und Satzungen zu recolligiren und die frembe Thatfraft und deren Streben von sich ausscheiden. Von hoberem Standpunkte aus betrachtet, war es aber vielmehr das jur Bluthe ausstrebende germanische Leben, welches die unbranchbar gewordene Kirchenform des Mittelalters als caput mortuum, als verholzten Bast, von sich ausschied. Diefemnach hatte die pabstlich-statholische Kirche ausdrücklich. Diefemnach ben Grund der heiligen Schriften und der menschlichen Vermunft zu bewirkende Reformation, selbst wenn sie nicht blos von Einzelnen, sondern sogar von ganzen Volkstäch am en gefordert würde, für unzulässig ertlärt. Das Glanden hatte iertan feine andern Grundlagen mehr als nur die ganz formalen: einerseits nämlich die Versich erung eines unveränderlichen, bisherigen Bestandes; anderseits die Versich der ung der tirchlichen Unsehlarte \*).

Aber gerade durch diese, der Kirche abgenöthigte, Versicherungen war 7) das Glauben felbst wieder ein vermitteltes geworden, und die Kirche kam durch diesen Vorfall, und durch ihre Stellung den reformirten und fort und fort sich reformirenden Kirchen gegenüber in die Nothwendigkeit, zum wenigsten jene, ihre formalen Grundlagen zu rechtfertigen und somit ihren Grund selbst wieder zu begründen. Hierdurch gerieth sie jedoch von Neuem in Widerfpruch mit sich selbst, indem sowohl über die Gegenstände, auf welche sich jene Unverän-

「自己の利益にの行為の自由というちれたうちのとうになっている」

\*) 206 man noch den im heil. Geift versammelten Episcopat, oder in besten Ermangelung den Padit, als Stellvertreter Ehrifti und als Organ der römischen Meisterlicche, sür wirstich inspiseit und somit für un fehle dar bielt, mar auch die Doctrin dinssicht die Spunktes einfach und emtrachtig. Ze mehr ader die Unfehlbaren fehlten und die Untrüglichen sich and Undere trogen, um so mehr complicite sich auch die Untrüglichen sich som vollten, die unverbaulichen Gensteguenzen bestelben durch immer fehlbarkeit, da diejenigen, welche aus ingend einem Grunde am Prin eip fehlbarkeit, da diejenigen, welche aus ingend einem Grunde am Prin eip fehlbarkeit, da diejenigen, welche aus ingend einem Grunde am Prin eip fehlbarkeit, da diejenigen, welche aus ingend einem Grunde am Prin eip fehlbarkeit, da diejenigen, welche aus ingend einem Grunde am Prin eip fehlbarkeit, da diejenigen, welche aus ingend einem Grunde am Prin eip fehlbarkeit, da diejenigen, welche aus ingend einem Grunde am Prin eip fehlbarkeit, da diejenigen, welche aus ingen beruften die der abzuwehten suchten. So ilk man aber selbst nach und von der Rirche abzuwehter geworden und schon ist die Verwirrung so weit gediehen, daß über nichts weniger Einigkeit unter den Kirchge als unfehlbarer gegtlaubt werden muß. Zur äußersten Inconfequenz, die in völlige Bibertirchlichfeit umgefalagen, ilk man jedoch durch die, jest blaufig aufgestellte Bechauptung hingerathen, daß die Unfehlbarteit der Kirche das Einzige sch, wosht ein Beweis geliefert werden müße. Währe dens Einzige sch, wosht ein Beweis geliefert werden müße. Währe dens für die die Burg huch die Bierflamkeit des hell. Geiftes, ein facram entalisches als bedingt wurd die Bierflamkeit des hell. Geiftes, ein facram entalisches Burg heri um? Wenn aber der Unfang des Glaubens vom Beweise abhängin gemacht wird, so ist banit auch die Möglicheit geset, das man den Beweis nicht überzeugend finde, und wenn ber gemeine Menschenverstand eines mei bes Beweissie verlangen.

- berlichkeit und Unfehlbarteit erftrecte, als binfichtlich ber Der= fonen, welchen Dieje Unfehlbarteit quertannt werben muffe. Go lange noch angeblich ofumenische Kirchenversammlungen, als hochfte Tribunale jur Schlichtung der Glaubenoftreitigtei-ten, für Befriedigung ber Glaubigen geforgt hatten, fonnte, nach Ubschluß derfelben, ber Glaube noch einen Ochein von Unmittelbarteit haben, weil innerhalb ber Rirche über Die 2111aultigfeit berfelben nur etwas hinfichtlich ber Disciplinars und einzelner Berfaffungepuntte eine Deinungsverschiedenbeit obgewaltet hatte. 21s aber mehrere Jahrhunderte lang immer nur bem Pabfie die Entscheidung ber Streitfachen anheim fiel, und su Diefen Streitfachen namentlich auch die Frage nach Unfehlbarteit und Competens des Pabftes hingutam, ba blieb ben Glaubigen teine unbeftrittene außerliche Untoritat mehr übrig, und Jeder | ber am geiftigen Leben feiner Rieche regen Untheil nahm, war nun hinfichtlich bes Streitigen auf fein eigenes Prufen und Gutdunten angewiefen , und fo wurde fein Glauben, um wenigften theil wers, ein burch und burch Dermitteltes, b. h. fein eigentliches Glauben mehr in dem früher angegebenen firchlichen Ginne. -

Durch biefe, um fo eifriger betriebene Glaubensftreitigteiten, ba fie bie einzigen Gegenstände waren, an welchen ber thatigfeitsbegierige Verstand fich uben tonnte, erstartte berfelbe aber gar bald in bem Daaße, baß 8) berfelbe auch innerhalb der Rirche nicht blos über deren Lehr=, Verfaffungs= und Disciplinar - Sagungen, fonbern auch uber beren apoffolifde und biblifche Borausfetungen binausging, und in Ermangelung einer gureichenden außerlichen Autorität, - benn ber Rirche fand bereits die Reformation, bem Pabft der Gallicanismus als 21ntoritat gegenüber, - in fich felbit die Rriterien ber Dabrbeit auffuchte, und feine Lehren, Gebote und Gefete mehr gelten ließ, als wenn fie fubstantiell als verstandige gerechtfertigt werden tonnten. Bie nun die Rirche im Mittelalter gur fcolaftifchen, und jur Beit der Deformation gur bifforifchen Demonstration war genothigt worden, fo wurde fie nun auch in bas Raifonniren bineingezogen, und zwar befonders burch ben Umftand, baß ber Berftand die allaemeinften, unwiderlegbarften und mahrhaft menfchlichften 2Babrheiten in's allgemeine Bewußtfepn erhob, und bierdurch bie Rirche ebenfo theilweis als ber humanitat widerftrebend gur Borftellung brachte, wie die Reformation fie in fo vielem Befentlichften als fcbriftwidrig bargestellt hatte. Dun aber magte Die Sierarchie fchon nicht mehr, eine Rirchenverfammlung ju berufen, theils, weil jest nicht blos einzelne uneutschiedene Glaubensangelegenheiten ju befiniren, fondern bereits fur ewig entichies bene Fragen von Deuem erortert, und noch baju bie Auto=

rit at der Ricchenversammlungen felbst, ja fogar die der heiligen Schriften bestritten wurden; theils, weil die Hierarchie nicht mehr auf die Möglichkeit einer allgemeinen Einverständigung rechnen mochte; theils endlich, weil sie wohl auch vermeiden wollte, in formelle Opposition mit dem erstarkten Zeitgeiff zu treten.

So war deun von nun an von einer einigen, felbstäcktigen, Biderstand leistenden Kirche nicht mehr die Rede; vielmehr zeigten ihre Sprecher und Neprafentanten in den verschiedenen Lanbern sich immer nachgiebiger gegen den übermächtig gewordenen Berstand, und es tam bierdurch allmählig dahin, daß bei den gebildetsten Bölfern die ächte, alte, strenge Rirchenlehre theilneis in Vergeffenheit tam, so daß auch diejenigen sich noch für Rirchgläubige hielten, welche überhaupt genommen doch nur noch dasjenige glaubten, was sie sich mehr oder minder freithätig angeeignet hatten, und weil sie demjenigen, was sie für Rirchenlehre halten mochten, aus Verstandes=, Phantasie= oder Geschlögründen zustimmten \*).

98

thurs dirit

•) En bödit mertwürbiges und darafteriftifdes Beihiel von folder Schräußung bietet uns ber 2666 be 1a Drenn als bar, beffen Rennt hiffe, Rohnergaben, Muth, Geitnung und Begeifterung ihn auch bei ben huttfiden Ratholiten fo bodi in Anfehen gebracht baben, bas felbft feine neueren Ertnanagangen mit ungemeiner Stachficht beurtheit werben. Sufoige den und Gemeinfensfreiheit fo fühlbar, anderfeits bie allgemeine forberung ber Kortfich reittung ber Menifcher gebracht beiten werben. Sufoige den kinne Katholiten for bodi in Siefen Begiebungen einen gang neuen Ratholites in suferente bei von hier er fühler ben alten römifchen gie bemonftiren för hen sinde ingen in der er betrichert. Hefet man ebenbagielit ber in som ber Kreithert in ber Elteratur, " ber fogar in ben hutfichen Religionse und Kirchen Freunst überkest worben ift, folg in som ber Kreithert bei der in der Elteratur, " ber fogar in ben hutfichen Religionse und Kirchen Freunst überkest worben ift, folg in som ber Kreitherten bei der in der Elteratur, " ber fogar in ben hutfichen Religionse und Kirchen Freunst überkest worben ift, folg is betekt bas größte lebel, jo ber politik und berietet Weiter ( for. bela 20, som her Kelt angerichtet bat, in ben fatantifaherfeit besten in ber hutfichen Religionse und Kirchen Freunst die erden stath.) bemme bie her den gung und bie Kortfichritter ber Menifeld und vergefunder for ker en kirke her den gung und bie Kortfichritter ber Menifeld beiter freien Ker hutficht, bas ber bierzu unentbehlichen Rieberhaltung jeber freien Ker her den gung besteht im Kleiner eine beiter ein Bornberte ein Ker hutficht ist under in Kertifter. " (Unbebingte Gemeinsteiter von einer in Ker her den eine den einer ihre Menifelen Berthellen er Zurorität, ist her minifelben ausgiebt, före er funden finder in einerkeite kere in her den einer ist einer ihre, ihr aus ber Kerten in einerkeite Kere ist her her den einer ihre Kere her den ersterietet von einer eine her her den einer ihre Kere her den ersterietet von einer eine her her den ein gen ber ic tat, bie Lehre des canonischen Rechtes, in der neueren und neuesten Zeit auf den meisten beutschen Universitäten er-

einer besonderen Anstalt Gottes zur Erhaltung seiner Offenbarung u. s. w."-Bugestanden wird enblich E. 55, daß "die Geschichte nur erzählt, was ist, oder was man anninmt, niemals aber lehrt, daß Etwas so seine muß und daß man Etwas nicht anders auffassen könne," dies beweiße nur die Philosophie."-

4) Die Einwenbung, "das die neueste biblische Kritik die Unäcktheit ber meisten neutestam. Bücher ausgemacht habe," wirs S. 64 ff. nicht durch Kritik und Philosophie, sondern fast nur durch Gegenverlicherungen beantwortet, die weiterhin durch mancherlei Zugeständnisse wieder entkräftet werden. So wird z. B. S. 68 verlangt, man soll die Offenheit berücksichtigen, womit im N. X. "die Kehler der vornehmsten Inhänger Sein, ihre Vorurtheile, finnliche Anslichten, Ungelehrigkeit, Eifersucht, das die Verlagter würden;" auch wirde S. 69 ff. erwähnt, das die Verlasser von Ansternet, und eine eigener Dunkelteit, Unvollständigkeit und historische eigener Bieldeutigkeit selbst einer Beschler bedückten, und bie Const von den Religionsurtunden sogar behauptet, das sie, wegen eigener Vunkelteit, Unvollständigkeit und historisch erwiefener Bieldeutigkeit selbst einer Beschlie bedücken." – Lus diesen Schwisfür werden bemächst die Berichte von Wundern u. des. als Beweise für die Göttlicheit Grifft und feiner Anstalt gebraucht! –

5) Nach S. 139 hat Christus eine Einrichtung zur Bertundigung feis ner Lehre getroffen, "auf eine fur bie Menschen fo fichere Beife, als ob er felbst noch lehre,", , fo baß er gleichfam eine ewige Repräfemation feiner Selbst auf Erben zuruckließ, welche, mit feiner Autorität und Thatigkeit bas Wert auf alle Geschlechter und Jahrhunderte fortfuhrt. Dies Drgan ift bie v. Chr. gestiftete Rirche, ober bie nach feis ner Unordnung eingerichtete Gefellichaft." (!!) In biefer Gefellichaft "muffen aber (nach G. 174) alle im Glauben bes Dberhauptes, wie in einem Centrum zufammentommen, " und nach G. 178 muß biefes höchte Borfteheramt ruchwärts "als ewigth atige haupt traft alle übrigen Slieber in harmonischer That gebaupt fam menhalten." Dennoch foll es, nach S. 179 für bas römische Bischofthum Petri und für beffen Fortsehung zu Rom "nur Vermuthungen" geben. — Dem ungeachtet wird G. 189 "bie rom. Rirche als die Dieberlage bes Eine heitsprincips" bestimmt; auf bie Frage aber: "woher ber rom. Bifchof bie wahre Lehre Christi erhalte, ob aus hoherer Eingebung, ober auf nas turlichem Wege?" geantwortet: "bas Erste fen nicht leicht anzu-nehmen;" also bleibe nur übrig, baß "bie reine Lehre Christi in ber rom. Rirche, wie in einem sicheren Behältnisse niebergelegt" sey, "bie bete rom. Bischof aufzufalsen und zu verkünden habe;"— "es ftrette (nåmlich) mit ber Detonomie ber Bunber, bas bie einmal geoffenbarten Lehren beständig fort geoffenbart werben follen." Diefemnach foll, nach G. 194 "ber rom. Bifchof nur gottlich = autorifirtes Drgan fepn, um bie Lehre Chrifti auszusprechen ;" und ,er tonne auch irren, wenn er entweber nach eigenem Ginne, ober nach fremben Unfichten, und nicht nach bem Glauben ber rom. Kirche fich außere." 6. 195 wird besbath angegeben, wie die Glaubigen fich hinfichtlich "ber Richtigkeit bervom Rirchenoberhaupte vorgetragenen Behre" vergemiffern tonnten. "Sie erweife fich als Bahrheit: a) wenn fie nicht mit beutlichen Ausfpruchen ber Schrift ftreite; b) wenn fie nicht allgemeine, von ber gangen Aurche zu allen Beiten angenommene Lehren aufhebe, ober ihnen auf irgend eine Beife entgegenstehe; c) wenn fie nicht fo weu,

fahren hat. Auffallend ist diefe Umgestaltung nicht; denn alle Blätter der Kirchengeschichte zeigen, daß die weltlichen Gewalthaber zwar zu jeder Zeit geschmeidig und nachgiebig waren hinsichtlich aller Kirchenlehren, welche ihre weltliche Machtübung und Herrschaft nicht beschänkten; daß sie sogen zu Nachrichtern der Kirche, die das Blutvergießen zu veradichenen scheinheiligte, sich hergaben, wenn die auszurottenden Reher zugleich die weltliche und fürchliche Omnipotenz bedrochten; daß sie aber zu jeder Zeit mehr oder weniger die apostolische und canonische Selbstständigteit der Kirche verletzten, oder doch theilweis aufzuheben trachteten, wo es die Aussüchtung oder Erweiterung ihrer eigenen Selbstherrlichseit galt, wie denn anderseits die Hierarchie, wenn sie sich zu schwach fühlte, ihre heiligen Nechte gefahr= 1 os zu behaupten, sich zu jeder Zeit gegen die Fürsten nachgiebig finden ließ \*). Ebenso erweiset die Kirchengeschichtet, daß

außerorbentlich und einzig fen, daß fie sich in gar keiner chriftlichen Semeinde vorfände; d) wenn sie nicht die kath. Welt in Unruhe und Bewegung bringe." Aber auch diese kath. Welt in Unruhe und Bewegung bringe." Aber auch diese kath. Welt in Unruhe und Bewegung bringe." Aber auch diese hen aufte bei frühere Bestimmung, wird gleich barauf wieder aufgehoben; benn nach S. 197 "mülfen alle Sieder (der Kirche) mit ihrem lebendigen haupte (bem röm. Bischindung stehen; so baß jene, welche außer berselben ich Bischindung stehen; so baß jene, welche außer berselben bargestellt werden." (Also Unam sanetam etc. und In coena domini etc.) Aber nicht blos bas haupt regiert; benn nach S. 208 "besteht die Kirche Gheifti eigentlich aus zwei Rörperschaften, nämlich der Borsteher und ber Untergebenen, ober aus Regieren ben und Regieren, der lehrenden und lernenden Kirsde, Kleritern und Caien." Urbrigens foll, nach S. 209 "jebe, auch die geringste Bebenklichteit, ob der von der Kirche angenommene Slaube auch der wahre und echte sey, verschweinben, wenn man erz wäge, daß es eine Unsehlbarkeit der Kirche gebe, wodurch nicht brombt eine Gigenheit der Kirche, sondern etwas ihr von außen 3us sommendes, eine Gnabe des himm els ausgesprochen werbe." Dregane ber Unsehlbarkeit sind nach S. 219 die Bischöfe, aber auch "bie Priefter werben für ben Unterricht, des göttlichen Beisfandes sich zu erkreuen baben." — Dier scheint, wie oben beim Pabft, ein Gubz und Ruhpunft gegeben; aber gleich darauf heißt eis wieder: "dies Frahes sich zu erkreuen baben." — Dier scheint, wie oben beim Pabft, ein Gubz und Ruhpunft gegeben; werschen, aber von berfelben nie ges biligt und gelehrt werben zie ben Kinchenvorftebern nicht einzeln, hondern nur in Gesammtheit zu." Daher "tonnen Sünde madstrethum wohl in ber Kirche herr fohen, aber von berfelben nie ges biligt und gelehrt werben zie ben Menschen ob, bemfelben nachzutommen, rein eine ges aber Eritighe sie hen Menschen ob, bemfelben nachzutommen, rein ein ege aber Lichte

\*) Für bas Eine wie für bas Undere glebt u. a. die Gefchichte ber Bifchofswahlen, von F. U. Staudemeier, Rep. am tath. Srift zu Tübing. (1830) eine höchst interessante Reihenfolge von beweisenden That. sachen, hinsichtlich beren die beutsche Redlichkeit des Bfrs häufig ben Sieg über bas angenommene Bestreben des Idealissens davongetragen hat. die Eingriffe der Fürsten in das canonische Recht zu jeder Zeit träftige Vertheidiger und Apologeten unter den Gelehrten gefunden, deren rechtliche Bedenken dann in der Folge schon, zum voraus zur Unterlage für ähnliche Eingriffe dienten. So hat namentlich in der neueren Zeit die Neformation, welche Joseph II. sich erlaubte, und die so tief selbst in die wesentlichsten Dogmen eingriff, daß in früherer Zeit er und sein Land mit dem Interdict belegt worden wäre, einestheils kein Anathem von Nom her ersahren, und anderntheils unter den fog. römisch-katholischen Rirchenrechtslehrern zahlreiche Vertheidiger. gefunden. So sind dann weiterhin Rech berger für Deftreich, und unter ähnlichen Verhältniffen Mühl und Riegger sur Baiern, Sauter für Baden und Würtemberg u. f. w., zu für chenrechtlichen Autoritäten erwachsen, obgleich sie zu Nom in die Zahl der interdicirten Autoren versetzt werden mußten.

So endlich find die meisten jesigen Lehrer des Rirchenrechts auf den deutschen Universitäten nicht nur in die Fußtapfen eines früheren van Efpen und Febronius\*), (von hontheim)

<sup>\*)</sup> Im Befentlichen verfolgen diefe beiden Canonisten die Richtung, welche in Frantreich ichon von Carl bem Großen eingeschlagen, von Lubwig bem Deil. burch bie Pragmatik von 1268 gefesmäßig gemacht, burch bie pragm. Sanction Carls VII. von 1438 betraf= tigt, von der geiftlichen Rationalversammlung im 3. 1682 als Libertes und maximes de l'église gallicane gleichfam canonifirt worden, und burch bie Constitution civile du clergé vom J. 1790 und bas barauf gefolgte wirkliche Schisma zur vollfanbigten Ausführung gekommen, bage gen von Aufang an von Rom aus betämpft, burch bas Concorbat von 1517 auf turge Beit besiegt, feit 1682 von mehreren Pabsten forme lich ver bammt worden ift und nothwendig verdammt werden muß, weil bas babei zu Grund liegende System 1) ben Episcopat über ben Pabst erhebt, und hiermit die hierarchifche Einheit zerftort, und 2) bie Rirche bem Staat unterordnet, und hiermit die disciplinarische Einheit und burch Beides zusammen auch bie bogmatifche Einheit auflofet. Dies ift aber bas System, welches man bas gallicanische nennt. Or. Dr. C. A. v. Drofte= hulshoff, Prof. bes Rirchenrechts, auf beffen Schriften von Bielen Bezug genommen wird, erklart aber in der Borrebe zum 2ten Banbe ber Grunbfage besgemeinen Rirchenrechten. (1830): "er werbe fich burch Richts in ber Belt von ber jest, nech langen Gdwanten, entfchieben betretenen Bahn bes gallicanifchen Syftems, fo wie ber fcon fruber gehaltenen Opposition gegen Abfolutismus jeber Art wieder abbringen lassen. Denn Richts flehe ihm klarer vor ber Geete, als bag biefer Weg zum dauernden Frieden in Staat und Kirche führe," (ble dag Befter wirg; sum oduernorn Frieden in Statut und statue jugte, (us Geschichte von Frantreich zeigt's!) "daß die Ultra's" (naml. die romische fathol.) "dem Echeine nach,"(?! "ihre gemäßigten" (d. h. lauen und halben) "Gegner aber in der That die wahren Freunde der Mow-archie und hierarch ie seven," (nämlich einer den Bilchöfen gehorfamen Monarchie und einer pabstoffen, enthaupteten Hierarchie) "da diese etwas vertheidigen, was sich halten läst" (wie und wo?) "jene etwas, das fruhe ober fpat" (etwa wie bas Papftregiment nach 1000 Sahren) "noth: wendig zufammenfallen muß, weil ce auf Unwahrheit bauet und

oder der späteren, noch viel weiter vorgeschrittenen josephinischen Eanonisten getreten, sondern noch weit über diese hinaus zu entschieden reformatorischen Grundsäten übergegangen\*). Nun ist zwar von einigen kirchlich en Oberhirten schriftlich dagegen geeistert \*\*), bis jest aber, unseres Wiffens von den weltlichen Oberherren nichts gegen solche widertirchliche Kirchenrechtslehrer verfügt worden. Wie schrücknichtes und in dessen sicht in das historische des canonischen Nechtes und in dessen inneren, wesentlichen Zusammenhang verfommen ist, läst sich aus der Thatsache entuchmen, das nicht nur mehrere protestantische Regierungen den diffentlichen Vortrag der fürchlich interdicirten Nechtslehren genehmigen, und die badische sogar sich

natürliche Knacht fchaft." — Dies mögen die Påbste, die das gallicanische System verdammt haben, sich zu herzen nehmen! — \*) Da die meisten Kirchenrechtstehrer, die hier anzuführen wären, dem

Da die meisten Kirchenrechtslehrer, die hier anguführen wären, dem Publikum bereits burch vielgelesen oder auch vielbesprochene Arbeiten betannt find, so wollen wir hier nur auf ein minder bekannt gewordenes Wert durch Anführung einer charafteristischen Stetle aus demselben aufmerktigam machen. In der "Geschüchte und Institt des kath. und prot. Kirchenrechts an der Univ. Tübing. (1827), heißt es Ih. I. S. 183: "Wollen wir den Grund ber Glaubenstrennung des loten Jahrh. auffinden, so müßten wir ihn weder in der Wiltühr der Pabste, nach in dem Unwesen des Ablaßkrames, noch in der Blaubenstrennung des loten Jahrh. auffinden, so müßten wir ihn weder in der Blutkur der Pabste, nach in dem Unwesen des Ablaßkrames, noch in der Glaubenstrenung des loten Jahrh. Zustür des Pabsten von der Steue der Kirche zur Gestaltung des Gestalters führt uns auf die Wahreit. Die Kirche in ochwendige äußere Erschättniß der Stee der Kirche zur Gestaltung des forei en Vereinigung der Stäubigen in Gbriftus." "Kur die volltommene It wesen ist, als geworden angelehen, so verstennt man das Verhältig verzeugt eine Ungufriedenheit, welche am Ende, weich des Sterben für volltommen ausgegeben wird, die Abürde versigen war. Als aber die Rocheit verwirft. Dies Leußer zu beise zu Stelle wertennen, die Bucheit versignunde mar, glaubte man irrig sie Stee von der Ausbildung der Geifte sträfte überflügelt wurde, beise der Kirche in Bolltommen ausgegeben wird, die Steele von der Ausbildung der Geift sie un die Ungeflügelt murbe, die Geift zu fählung der zuster der Steele von der Ausbildung der Geift sie un die Artige zu eine Ungerflesträfte überflügelt wurde, die Gehen wich, die Steele keite der Kirche inder eine der Stelle von der Kirche is beteilt und die Sterbe der Kirche is beilicht der Sterbe verflügelt werde aussten wirde, die Sterbe für volltommen ausgegeben wird, die Burde der Sterbe ber Kirche is Sterbe für versicht. Weis Lund der Sterbe gest gesten die gesten wirde die Sterbe der Kirche stelle versichen konnte, an die Gestelle ver die die b

\*\*) Brenbels, Prof. bes Rirchenrechts zu Burzburg, Ganbbuch bes Rirchenrechts ift in ben pabftlichen und zugleich in ben Inder meh= rerer romeinden beutschen Beitschriften gefest worden.

...

der Einführung eines rechtgländigeren Handbuchs bes Kirchenrechts opponirt hat \*), sondern daß auch die tatholischen Finften bisher die Beibehaltung der widerrömischen Rechtslehren gebilligt, und daß mehrere tatholische Zeitschriften ausdrücklich ein Lehrbuch des canonischen Rechtes gerade deshalb getadelt haben \*\*), weil in demselben das achtröm. = tath. Rircheurecht wieder einigermaßen, (so weit dies nämlich gegen den gar gevaltigen Zeitgeift und bei dem "verstimmten Lon des Zeitalters \*\*\*)" ausschürbar war,) zu Ehren gebracht worden ist +). —

\*) Dies fand betanntlich vor einigen Jahren zu heihelberg hinfichtlich bes Rirchenrechts von Ferb. Walter ftatt.

\*\*) So wird u. a. in ber kath, freiburger Beitf drift 1828. L. S. 252 von "beklagenswerthen Ruckforitten in ben wefentlichken Grundprincipien gesprochen, weiche bas kath. Kirchenrecht ber Deutschen mit Balters Lehrbuch machen wurde und bereits ich gemacht habe." Die tubing, theol. Quartalschrift sprach sich auf ahnliche Beise in einer Recension bieses Lehrbuches aus.

\*\*\*) G. Balters Lehrbuch bes Rirchenrechts. Fünfte Zuff. 1831. G. 25. --

+) Ueber die Brauchbarkeit diefes Lehrbuchs von F. Walter, ft bereits badurch entschieden, daß seit 1822 schon 5 Auflagen deffelben nichtwendig gevorden sind. Ebenso ist von den Kritikern die würdige Pakung, ber flare, bündige und sachgeschieft Sortrag, und von den meisten and jugestanden, daß das aufgestellte System mittellt sleißiger historischer gort schungen richtig ermittelt sey. Wie auch wir diesem Urtheile im Allgemeischungen richtig ermittelt sey. Wie auch wir diesem Urtheile im Allgemeinen gerne beistimmen, so glaubten wir jedoch auch in der oben im Berte eingestammerten Stelle dasjenige anbeuten zu dürfen, was wir ist biesen Lehrbuche vermissen. Es scheint uns nämlich, daß der Bfr. zwar de wesentichten Grundsachen die Zeitstimmung sich habe bestimmen leisentichten Stelle Beizeit und die Zeitstimmung sich habe bestimmen leisentichten Grundsachen nicht die in ihre außersten, aber nich wendigen Confequenzen nachzugehen und anderntheils, Rilberungen in sach von der Hittrie fireng und unlöslich ineinandergefügte System einzuführen burch welche sich mebrere Weibersprüche ergeben, von denen wir nur eine hier vervorheben wollen.

Richtig wird (§. 132.) bem Pabste kirchenrechtlich bie alleinige galle ber oberhauptlichen Gewalt "zur Aufrechthaltung ber Einhelt ihr bet Efter und Berfalfung" guertannt, und im §. 135. und ber Unmertung von zu, bie Unterscheidung zwischen we fentlichen und zu falligen Rechten bes Primates verworfen, weil "zu einer Beit bie Erhaltung ber Einheit Mastegeln erfordern könne, woran man zu einer andern Beit ger nicht bente." Indem nun noch im §. 132. bet Pabst, "als der Pochfte für feine Verwaltung nur Gott und feinem Gewissen verantwortlich" erkturt und §. 135. behauptet wird, "darüber, ob et was zum Wicht ber Lite gum Richter machen," so ift biermit, ganz richtig, ber Pabst zum um bes dränkter Beit wird, bie Glieber gegen das haupt zum Richter machen," so ift biermit, ganz richtig, ber Pabst zum um bes dränkten Souverain erhoben, und dem Griscopat und vollends ben Laien jebe Kritt ber pabstlichen Maßregeln als eine und befugte unterlagt. Diermit hat uns nicht gelingen wollen, in Urbereinstimmung zu bringen, was sich an mehreren Gtellen und namentlich §. 433 findet,

۰.

Diefe Andentungen werden wohl hinreichen, um eine Borftellung bon den Tendengen ju geben, welche auf den Sochidulen vorherrichend geworden find, und es ift aus denfelben leicht in ermeffen, welche Geiftesrichtung von ihnen ans in die unteren Ochulen übergeht, deren Lehrer großentheils auf jenen, ober burch Schriften, die von bort ausgehen, gebildet werden. Befonders wahrnehmbar tritt diefe Richtung in den neue= ren Ratechismen, und am meiften in denjenigen, welche am allgemeinften Eingang gefunden haben, bervor. Der Bericht, ben wir uber Gengler's gutgemeintes Bert uber Diefen Gegenftand im Machfolgenden mittheilen, enthält die naberen, bier= bin geborigen Dachweifungen. Allerdings wird zwar in Baiern neben folchen neuen und neuerenden Ratechismen auch noch ber acht = und rein = romifch = fatholifche bes gelehrten Jefuiten Ca= nifius fowohl deutsch als lateinisch wieder aufgelegt; ba aber bie barin ausgesprochene ftrenge Kirchenlehre fich in vielen Puntten auf teine Weife mit der verfaffungsmäßigen Solerang und Freiheit vereinigen laßt, fo muffen wir bezweifeln, ob die De= gierung benfelben jum Ochulgebrauch vorgeschrieben habe. Diefer Canififche Ratechismus war aber unter ben Augen ber tris bentinischen allgemeinen Kirchenversammlung ju fo allgemeinem Aufeben gelangt, baß er bis auf die Neige des vorigen Jahrhunderts weit mehr gebraucht wurde, als felbit der fpater in Auftrag bes Conciliums einer pabitlichen Congregation verfaßte romifche Ratechismus. Auch wußten wir nicht, wie bie rom. tath. Rirchenlehre, Die von Canifius vollig rein aufgefaßt worden, fich auf eine ben Principien diefer Rirche gemäßere Beife Darftellen ließe, als die in beffen fleinerem und großerem tatechetifchen Werte befolate. Da namlich die rom. = fatbol. Rirche und ihre Lehre wefentlich eine hiftorifche Thatfache ift, und als offenbarte, von Chriftus geftiftete, vom beil. Geift fortgeführte, fich unbebingt als unantaffbare, unveranderliche, Glauben und Geborfam fordernde Autoritat hinftellt, be-ren Eigenthumlichteiten fast alle, als unerforfch= liche Geheimniffe, fich jeder Demonstration ent-

113 .

wo es beißt: "Die weltliche hoheit ftand bem Pabfte nicht ju. Nicht lange erhielt ich bie menficht goget frand dem Pabfte nicht gil. Nicht lange erhielt fich bie menfchliche Schwachheit auf ber höhe jener Verhältniffe. Die Pab fte (Clemens V. 1311.) verlangten vom Kaifer einen waven Lehnseid, von ber weltlichen Gewalt die und ed in gte Un-terwürfigkeit unter die geistliche (Banifaz VIII.). Da wandte fich die Stimmung des Zeitalters gegen sie.... Das Geld- und Kriegswefen brachte eine neue Staatskunft, neue Wiffenschaften; und auch die alten wurden unvermerkt den Sänden der Geistlichen entwandtre." Thaten Bonifaz und Clemens, wie Greg or VII., Underes, als was ihren aus Zufrechtbaltung der Einheit nathwendig (dien 2als was ihnen zur Aufrechthaltung ber Einheit nothwendig fchien ? -

ziehen, und eben nur, als gottliche Neberlieferungen, vom Glauben an die Rirche, der felbft wieber ein geheimnißvoll inspirirter ift, angenommen werden muffen, fo ergiebt fich bieraus, daß der allgemeine Unterricht in diefer Lehre in nichts Underem bestehen tann, als in einer zwechmäßig geordneten Reihenfolge von Autoritäten, wie sie namentlich von Canifius aus der heil. Schrift, aus den canonischen Rirchenvätern und aus den Beschluffen der ofumenischen Concilien, frei von aller raifonnirenden Demonftration, zufammengestellt worden find. Wird hingegen, wie bies in faft allen neueren Katechismen geschieht , ber Versuch gemacht , auch nur in einem Punfte die Autoritat ber Rirche zu erweifen, d. h. die Nothwendigkeit, oder, was daffelbe ift, die Bernunf= tig feit der Autoritat der eigenen Einsicht des Einzelnen durch Bernunftgrunde aufzunothigen, fo ift hiermit auch dem Einzelnen implicite die Befugnif zugestanden, biefe Grunde ju prifen, ihnen andere entgegenzustellen, und betreffenden Falles, Die Autoritat als nicht zureichend, oder als gar nicht auf vernunf. tige Beife begrundet, ju verwerfen, womit dann der Zweifel in bas Gemuth des Glaubigen eingeführt und mit dem Glauben an die Unfehlbarkeit der Kirche die tieffte Grundlage derfelben erschuttert ift. Dies einfehend, haben daher auch die scharffich= tigsten und angesehensten Kirchenlehrer von jeher den unbedingten Glauben als erfte Forderung aufgestellt, und einestheils nur dem bereits Glaubenden den Berinch gestattet, fich die Glaubenslehren auch anderweitig ju demonftriren, anberntheils aber geboten, eine folche Demonstration nur mit bem unverbruchlichen Vorfat ju unternehmen, die Refultate des Selbsidenkens, wie fehr man auch von der Bahrheit derfelben überzeugt fenn moge, dennoch als Irrthum in verwerfen, wem Die Rirche, fraft ihrer unerschutterlichen Autoritat, diefelben als der firchlichen Glaubenslehre widersprechend bezeichnen follte. Diefe Autoritat ift alfo von der Rirche als das uber alle Demonstration Erhabene und auch gegen diefelbe nothwendig Gul tige und Anzuerkennende ausgesprochen worden.

Sowohl nun dadurch, daß die meisten neueren Ratechismen von jener, allein zuträglichen, musivischen Form des Egnifischen abgewichen sind, als auch durch mannigsache Weglassungen und willführliche Milderungen und Abanderungen, welche sich deren Verfasser erlaubt haben, ist die fatholische Jugend einestheils in dem felbprüferischen, eigenmeinerischen Wesen, das die neuere Zeit charatterisirt, bestärkt, anberntheils die alte, reine Kirchenlehre großentheils in Vergessenheit gebracht worden, und es möchte wohl nicht schwer fallen, durch von Haus zu Haus anzustellende Nachfrage zu erweissen, das die Uebermehrheit der sogen. römisch = fatholischen Gläubigen in Deutschland weder als wahrhaft glaubig, noch als fa= tholisch, und am allerwenigsten als romisch=katholisch, fondern durchgängig als Akatholiken angesehen werden könne.

Wie auch vermöchten sie dem Einflusse zu widerstehen, den ber übrige Unterricht, der Verkehr mit Andersgläubigen und die Lagblätter, die bis in die entlegensten Dorffchaften eindringen, ben die Volksvichter und die sonstigen gelesensten Volksschriftsteller, besonders auch die immer reichlichere Verbreitung der h. Urfunden, den das Schauspiel, die zahllosen Zeitschriften, das gesellschaftliche Leben, Handel, Reisen, Wanderungen und vor Ullem die langen Kriege auf die Uebermehrheit ausgeübt haben und eben daher immer allgemeiner ausüben?

So findet fich benn bereits bei ben katholischen Schriftftellern eine zum wenigsten eben so große Mannigfaltigkeit von Glaubensmeinungen, als bei den Ukatholiken; so zeigen sich in ihren religiosen Zeitschriften alle Meinungsschattirungen, welche den Uebergang bilden von romisch=katholischer Erb = und Untoritätslehre zum vollig ungebundenen, angeblich rationalistischen Denkglauben \*); so klagen nicht blos einzelne Protestanten,

\*) Gine Scitifvift, welde fo rein alt: somi fø: Fatboli fø mår, øs me nod Pius VI und feine Stadfølger ben, von uns angefubren øruperangen nad zu føn følenen, ift uns zwar in Deutføland nidt beøruperangen nad zu føn følenen, ift uns zwar in Deutføland nidt beøruperangen nad zu føn følenen. Sporne bod, einigermaßen ber all gemeine øruperangen nad su følenen Sporne bod, einigermaßen ber all gemeine øruperangen nad su følenen Sporne bod, einigermaßen ber all gemeine øruperangen nad su følenen Sporne bod, einigermaßen ber all gemeine øruperangen nad su følenen su enthermen til. Sm Juli beft 1828 bebauper øruperangen nad su følenen su enthermen til. Sm Juli beft 1828 bebauper øruperangen se solgenbem av enthermen til. Sm Juli beft 1828 bebauper øruperanger som entherer in Schuße genommen wite. 2) S. 987. Nas confranger Concilium babe føler ber skirde und bes Staates ertlårt, bør øruperanger som sen solgen ber allgem. Lateranen i Richte ser som statbøl, kirde gemås, und zum Boble ber Skirde und bes Staates ertlårt, bør øru høet å kirde und als Huge Stateger ber Skirden gehatbett, als øruperanger som settligen States ert ogen følt. 4 Sta 989. bas confranger fore, babe mit Stedt entføleben, bas firdere Geteit, weldes either som øruperanger som settligen States en følt. 4 Sta 989. bas confranger fore, babe mit Stedt entføleben, bas firdere Geteit, weldes either so øruperanger som settligen States at nore velden eibiden Berbindingen om diemet, gegen bie Skeper overanføretten and fe gelesiti gelevit, nåmide is bisheren, gegen bie Skeper overanføretten and fe gelesit als beftrafers om diemeta sunt juramenta sed potus perjuria, quae contra, øtte øruper ecclesiasticam et sanctorum patrum venimt instituta, beste øruper find ming eggeben, "welde ben Skindsperime ber Moral, ben Steater om diemetassitien anger semis fer Steater en interarioren Berger i dein angergen serier ørder find ming ut 1828 gedupert, fo abgeneigt følener e bagene su ferøn. fondern alle noch etwas rechtgläubige katholische Rirchenwächter über die zunchmende Untirchlichteit der jetzigen Generation, und die Letzteren würden noch lautere und allgemeinen

Denn als' er wegen jener höllenheißen Julidogmen etwas zur Rede gestellt wurde, suchte er im Octoberheft dess. Jahres, so schlecht es auchging, burch völlig untömische Distinctionen dem gerechten Zorne der Krittler zu entschlußsen, büste aber hierbei auch noch das Legte ein, was entschuldight konnte: die Confequenz. Diesem Kirchenfreunde zunächst steht wohl die En tho lich e Liter at ur zeit un g, herausg. von K. v. Kerz, soweit wie schrift: "über alle in seit ung, herausg. von K. v. Kerz, soweit wie schrift: "über alle in seit ung, herausg. von K. v. Kerz, soweit wie schrift: "über alle in seit ung, berausg. von K. v. Kerz, soweit wie schrift: "über alle in seit ung, berausg. von K. v. Kerz, soweit wie schrift: "über alle in seit ung, herausg. von K. v. Kerz, soweit wie schrift: "über alle in seit ung. Kirch e" sindert wird, E. 1827 über hie Schrift: "über alle in seit ung. Kirch e" seiten wird, E. 213 von "Repräsententen ber alten Schlange" u. f. vo. Einigermaßen römisch ik 2) das falsum, welches der Recenst. begeht, indem B. III. S. 218 ben Bfr. die Behauptung un terschiebt, "die Menschaen hätten von Gottes Gerechtigteit, die sich in Lauter Barnherzigsteit auftöse, nichts zu fürchten, ob sie auch ihr ganzes Leben in Euser binbrächten " u. f. w. Denn gewiß an mehr als hundert Stellen iener Schrift wirts gerade bas Segentheil gelehrt und eben so gegen die Ungerechtigleit ber röm. stath. Strafgerechtigteit, wie es Bermessen ist ungerechtigleit ber röm. stath, Strafgerechtigteit, wie ses berne sien weichen er sie anvertraut bat, bei den Apostein und ihren Rachfolgern (b. h. anberswo als bei ber röm. Hierarchie). Sier war sie von Inbeginn und bleibt sie bis an's Enke unabänderlich vom Menschen. Zebe Zbänderung (nämlich an ber von ber röm. Lebrerin überlieferten) wird als Pachverrath gegen Gott angesent."

Römifc ift 4) was B. III. S. 180 von ben "Gott gefendeten Prieftern," was S. 185 von "der Abstammung (derselden) durch höhere Berufung" u. f. w., und was S. 194 von dem bloßen menschlichen "Iwi vibuum" gesagt wird, weiches nämlich "nur den Auftrag erhielt, die Kirche zu hören, wenn es zu ihr gehören wolle, und benen zu geborch es, die der heil. Geift geseht hat, die Kirche zu regieren 2c." Römisch ift 5) die Warnung S. 294: "wahrlich, werden nicht in Bälde ernstere Mas regeln ergriffen, nichts mehr wird den abwärts rollenden Wagen aufbalten können. Uber nur mehr halbröm isch in Edite ernstere Mas zu hören, über nur mehr halbröm isch in einen Zwang, wenn er B. 11. S. 283 den Sag aufstellt, die "Kirche braucht nie einen Iwaan g." und wenn er S. 284 die Kirche zu entschult zu entschucht, indem er sagt: "endlich hatten ja die holzstöge und Inquisitionen den Endzweit zu belfern, Grempel zu staturen u. f. w. 2c. Böllig widerrömisch je ein Concilium de internis ein Judicium gesäut? Wann über einen Stattiker das Unathema in dem Sinne gesprochen, als wollte es ihn ewig verdammen?" Denn, was das Erste betrifft, so seglichte son den Son cilien verhängte Unathema 28 des willig eit bei beingenigen voraus, der din bes Unathema Böswilligkeit zum vönische zum Su der sinn bäretiker das Unathema Böswillige ist bei beingenigen voraus, der sinn des Anathema bestilligkeit zum vönischer ZB S. Den Sinn bes Anathems bestimmt aber bas pontificale romanum in ber Krt, daß seine Ercommunicationsformel den Reger vom fimmel ausschlieft und ihn verdammt "cum diadolo et angelis eius et omnibus reprosis in synem aeternum. Dem pontificale ja der nie vom fatholischer, — Roch allgemeiner und durchgreifender endlich ift die Umgeftaltung, welche der dritte Hauptzweig der theologischen Facul-

losophirenden Vernunft zerknirschte und unbedingte Unterwersung, Verdem Athigung und das offene Geständnis des Unvermögens, die geoffenbarten Babtheiten aus sich zu erzeugen, odet, was im Grumbe dassellte wäre, sie phitosophisch zu erweisen. Die Kirche forz bert Anertennung der Offenbarung traft des Anschen Ster Kirche, und kann mit der Philosophie, welche keine andere Autorität, als die der Bernunft anertennt, sich nicht einlassen, ohne ebendamit ihre eigene Autorität für ungenügend, die Offenbarung als des Beweises bebürftig, und die beweisende Philosophie für erhaden über die blos bogmatistrende Kirche zu erklären. Das Verlennen dieser Warbeiten führt aur auf Abwege, und so ist auch genn. Brennen dieser Wahrbeiten führt sur auf Abwege, und so ist auch genn. Brennen bieser Wahrbeiten führt sur auf Abwege, und so ist auch genn. Brenners dagricht von Wisbersprüch en geworden, von welchen uns, zur Erhärtung unferes Urtheils, hier einige hervorzuheben obliegt. Es wird hierzu nicht nothwendig feyn, alle Wiersprüche in ben fraglichen Stellen ausdrücklich bemerklich zu Ruchen, was auch der Raum uns nicht gestattet zohn auch dem ungeübten Auge wird nicht entgehen, das biefelbe theils untereinander, theils mit der röm. zlath. Claubenstehre in untöslichem Wierspruche stehen. —

1) G. 33 heißt es: "Der Straht vom himmel und ber Funte im Denfichen wegen Gleich heit ihrer Natur und Ubtunft ziehen sich gegenfeitig an und werden zu einem Lichte;" und G. 34: "Es ist geriß, bag ber Mensch mit ben Ibeen des Guten und heiligen ausgestattet ift; nachbem G. 29 behauptet: "nur eine Offenbarung tann Gemeingut ber Menschheit werden," und G. 32: "Es giebt teine ur= sprüngliche Vernunft=, sondern nur Offenbarunge Ertenntnis Gottes."

2) Rach S. 33 enthält bie Offenbarung keine Lehre, "bie mit ber Bernunft im Widerspruch steht." Aber nach S. 34 "konnen, ja müffen Geheimniffe gewissermaßen als Inhalt einer Offenbarung aufgekellt werden;" "ein Religionsgeheimniß (aber) ist vin zum Beweise ber Retigion gehöriger Gegenstand, bessen Genen formet ten Eristenz und bessen zur Beglaubigung ber unmittelbaren Offenbarung "bie Grebitt ve eines göttlichen Gelandten" erfordert, nämlich Zheophanie, Wu un ber und Weissen, "hist orische und siener forstenzung "bie Grebitt ve eines göttlichen Gelandten" erfordert, nämlich Zheophanie, Wu un ber und Weissen, "hist orische und philosophiche Wauscheit." Is so werden lehren: "hist orische und philosophiche Wauscheit." Scht, bas es durch übernatürliche Ursache gewirkt worden;" überdies wird "authen tische Bezeugung für den Ubwesenben" gefordert, so daß, nach S. 43 "doa Winder eigentlich erst burch eine Geistes function um Worthein kömmt."! —

3) Rach S. 51 "foll die Offenbarung rein erhalten und rein ausachteitet werden." Daher wird u. a. erfordert: "besondere Auflicht Got= iets 7" bann, daß "die Menschen von diesem Schuse wissen, um sich über= jeugen zu können, daß die Offenbarung nichts gelitten habe." Auch ist, nach S. 52, der Mensch erst bann, "wenn er sich von ber Wahrheit ber Offend. überzeugt hat, verbunden, ihre Lehren gläubig aufzuutzure." Um sich aber von dieser Wahrheit zu überzeugen, werden S. 53 als nothwendig anerkannt: "Untersuchung a) der Zeugnisse mittets ftrenger Kritikz" b) "der Lehren 2c., mittelst hermeneutik und Philosophiez" c) "über angebliche Gesandte Gottes 2c., mittelst Kritit und Philosophiez" d) "der das Daseyn und die Richtigkeit die Eingriffe der Fürften in das canonische Necht zu jeder Zeit träftige Vertheidiger und Apologeten unter den Gelehrten gefunden, deren rechtliche Bedenken dann in der Folge schon, zum voraus zur Unterlage für ähnliche Eingriffe dienten. So hat namentlich in der neueren Zeit die Neformation, welche Joseph II. sich erlaubte, und die so tief selbst in die wesentlichsten Dogmen eingriff, daß in früherer Zeit er und sein Land mit dem Interdict belegt worden wäre, einestheils kein Anathem von Nom her ersahren, und auderntheils unter den sog, römisch-katholischen Rirchenrechtslehrern zahlreiche Vertheidiger gefunden. So sind dann weiterhin Nech berger für Destreich, und unter ähnlichen Verhältnissen Much Niegger sür Baiern, Sauter sür Baden und Wärtemberg u. s. w., ju für chenrechtlichen Autoritäten erwachsen, obgleich sie zu Rom in die Zahl der interdicirten Autoren verscht werden mußten.

So endlich find die meisten jesigen Lehrer des Rirchenrechts auf den. dentschen Universitäten nicht nur in die Fußtapfen eines früheren van Efpen und Febronius\*), (von hontheim)

<sup>\*)</sup> Im Befentlichen verfolgen diese beiden Canonisten die Richtung, welche in Frantreich ichon von Carl bem Großen eingeschlagen, von Lubwig bem heil. burch bie Pragmatit von 1268 gefesmafig gemacht, burch bie pragm. Sanction Carle VII. von 1438 betraf: tigt, von der geistlichen Rationalversammlung im 3. 1682 als Lidertes und maximes de l'église gallicane gleichsam canonifirt worden, und durch bie Constitution civile du clerge vom 3. 1790 und bas barauf gefolgte wirkliche Schisma zur vollftandigsten Ausführung gekommen, bages gen von Anfang an von Rom aus bekämpft, burch bas Concordat von 1517 auf turge Beit besiegt, feit 1682 von mehreren Dabsten forms lich ver bummt worden ift und nothwendig verbammt werden muß, weil bas babei zu Grund liegende Spftem 1) den Episcopat über ben Pabft erhebt, und hiermit die hierarchifdhe Einheit zerftort, und 2) bie Rirche bem Staat unterordnet, und biermit bie bisciplinarifche Einheit und burch Beides zufammen auch bie bogmatifche Einheit auflofet. Dies ift aber bas Epliem, welches man das galler it anifde nennt. Or. Dr. C. A. v. Drofte - Dulshoff, Prof. bes Rirchenrechts, auf beffen Schriften von Bielen Bezug genommen wird, ertlart aber in der Borrebe zum 2ten Banbe ber Grundfage besgemeinen Rirchenrechten. (18:10): "er merde fich burch Richts in ber Belt von ber jest, noch langem Schwanten, entichieden betretenen Bahn bes gallicanifden Syftems, fo wie ber fchon fruher gehaltenen Opposition gegen Ubfolutismus jeder Art jo wie der indor fruger gedattenen Opposition gegen Absolutismus jeder Ar-wieder abbringen laffen. Denn Richts stehe ihm klarer vor ber Seele, als bas bieser Weg zum dauernden Frieden in Staat und Kirche führe," (die Geschichte von Frankreich zeigt's1) "das die Ultra's" (näml. die e'd misch kathol.) "dem Scheine nach,"(?) "das die Ultra's" (näml. die e'd misch und halben) "Gegner aber in der That die mahr en Freun de der Mom-archie und Hierarch ie seyen," (nämlich einer den Bischöfen gehorfamen Monarchie und einer pabstosen, enthaupteten Hierarchie) "da biese etwos vertheidigen, was sich halten läst" (wie und wo?) "jene etwos, das ber fuhlt, etwo wie des Monstreauen nach (100) Schwend, ab de fruhe ober fpat" (etwa wie bas Papftregiment nach 1000 Sahren) ,,n othwendig zufammenfallen muß, weil es auf Unwahrheit bauet und

oder der fpåteren, noch viel weiter vorgeschrittenen josephinischen Eanonisten getreten, sondern noch weit über diese hinaus zu entschieden reformatorischen Grundsäten übergegangen\*). Nun ift zwar von einigen kirchlichen Oberhirten schriftlich dagegen geeisert \*\*), bis jest aber, unseres Wiffens von den welt= lichen Oberherren nichts gegen solche widertirchliche Riechenrechtslehrer verfügt worden. Wie sehr übrigens die richtige Ein= sicht in das historische des canonischen Nechtes und in dessen uneren, wesentlichen Jusammenhang verfommen ist, läßt sich aus der Thatsache entuehmen, daß nicht nur mehrere protestantische Regierungen den öffentlichen Vortrag der firchlich interdicirten Nechtslehren genehmigen, und die badische sogar sich

natürliche Anschitfchaft." — Dies mögen die Påbste, die das gallicanische System verdammt haben, sich zu herzen nehmen! —

\*) Da bie meiften Rirchenrechtslehrer, die hier anzufuhren waren, bem Publitum bereits burch vielgelesene ober auch vielbesprochene Arbeiten betannt find, fo wollen wir hier nur auf ein minder betannt gewordenes Bert burch Unfuhrung einer charatteriftischen Stelle aus demfelben aufmertfam machen. In ber "Gefchichte und Inftit. bes kath. und prot. Airdenrechts" von Dr. J. F. Lang, auch Prof. ber Rechte und ins-bef. bes tath. Kirchenrechts an der Univ. Lubing. (1827), heißt es Ih. I. 5. 183: "Wollen wir ben Grund ber Glaubenstrennung bes 16ten Jahrh. auffinden, fo mußten wir ihn weber in ber Willfuhr ber Pabfte, noch in bem Unwefen bes Ublagtrames, noch in ber Perfonlichteit Luthers fuchen. Das Berhältniß ber 3dee ber Rirche zur Geftaltung bes Beitalters fuhrt uns auf die Bahrheit. Die Rirche ift die nothwendige aufere Erscheinung ber freien Bereinigung ber Glaubigen in Chriftus." "Rur bie volltommene 3dee ichafft fich eine volltommene Form. Wird, was im Werden ift, als geworden angesehen, so verz tennt man bas Verhältnis der Zeit, man sieht das Unvollkommene für vollkommen, das Streben für das Ziel, das Mittel für den Zwect an. Diefe fehlerhafte Auffassung erzeugt eine Unzufriedenheit, welche am Ende, weil die unvollkommene Form für vollkommen ausgegeben wird, die Würde ber 3dee vertennend, bieje felber verwirft. Dies Teußerfte tonnte nicht ge= fchehen, fo lange bie Robheit bes Mittelalters von ber Rirche zu besiegen war. 21s aber biefe Robheit verfchwunden war, glaubte man irrig bie Idee der Kirche erreicht. Weil nun diefe Auffalfung der Spee von der Ausbildung der Geistesträfte überflügelt wurde, diefe aber keineswegs die hohe erreichen konnte, an die Stelle bes unvolltommenen ein Bolltommenes zu fegen, fo außerte fich im Berhaltniß zur Rirche bie Bildung ber Beit nur negativ; bie Rirche felber wurde verworfen. Der Unpartheilfche mirb baber die Urfache ebenfowohl bem unbebingt Behauptenben, als dem unbebingt Baugnens ben beimeffen muffen." — Gewiß aber werden auch alle Unpartheilfche und ihre Anzahl macht hoffentlich mit jedem Lage - es uns Dant miffen, fie burch Unfuhrung biefer Stelle mit einem der bis jest noch feltenen Schriftsteller bekannt gemacht zu haben, welche tief genug in ihren Gegen= ftand eindringen, um sich geistig frei auch über ihn erheben können. -

\*\*) Brenbels, Prof. bes Rirchenrechts ju Burgburg, Ganbbuch bes Rirchenrechts ift in ben pabftlichen und zugleich in ben Inder mehrerer romeinden beutichen Beitichriften gefest worden. ber Einführung eines rechtgländigeren handbuchs des Kirchenrechts opponirt hat \*), sondern daß auch die tatholischen Finfien bisher die Beibehaltung der widerrömischen Rechtslehren gebilligt, und daß mehrere tatholische Zeitschriften ausdrücklich ein Lehrbuch des canonischen Nechtes gerade deshalb getadelt haben \*\*), weil in demselben das ächtröm. stath. Rircheurecht wieder einigermaßen, (so weit dies nämlich gegen den gar geroaltigen Zeitgeist und bei dem "verstimmten Lon des Zeitalters \*\*\*)" aussucht war,) zu Ehren gebracht worden ist +). ---

\*) Dies fand betanntlich vor einigen Jahren zu heihelberg binfichtlich bes Rirchenrechts von Ferb. Balter ftatt.

\*\*) So wird u. a. in der tath. freiburger Beitf grift 1828. L. S. 252 von "beflagenswerthen Ruchdritten in den wefentlich ften Grundprincipien gesprochen, welche das tath. Kirchenricht der Deutschen mit Balters Lehrbuch machen wurde und bereits ichon gemacht habe." Die tubing. theol. Quartalschrift sprach sich suf abnliche Beise in einer Recension dieses Lehrbuches aus.

\*\*\*) S. Balters Lehrbuch bes Rirchenrechts. Fünfte Xuff. 1831. S. 25. --

†) Ueber die Brauchbarkeit dieses Lehrbuchs von F. Balter, ft dereits dadurch entschieden, daß seit 1822 schon 5 Zuslagen dessellenen nichtige wendig geworden sind. Ebenso ist von den Kritikern die wärdige Julung, der flare, bündige und sachgemäße Vortrag, und von den meisten and jugestanden, daß das aufgestellte System mittelst fleißiger bistorischer. For schungen richtig ermittelt sey. Wie auch wir diesen Urthelle im Allgemeinen gerne beistimmen, so glaubten wir jedoch auch in der oben im Nerte eingeklammerten Stelle dasjenige anbeuten zu durfen, was wir in Velem Lehrbuche vermissen. Es schein und nämlich, daß der Bfr. zwar die wei sentichsten Grundsachen des röm. Lath. Kirchenspiltems richtig ausgestaßt, bes er jedoch durch den Beitgeist und die Zeitkimmung sich habe bestimmen jaf sen zuscheils diesen sachzugehen und anderntheils, Milderungen in bas won der Hilberie führen und und anderntheils, Milderungen in bas wondigen Consequenzen nachzugehen und anderntheils, Milderungen in bas von der Hilberie fireng und undelich ineinandergefügte System einzusstüchten, burch welche ich mebrere Weiderspiltung von denen wir nur eine Bier vervorheben wollen.

Richtig wird (§. 132.) bem Pabste kirchenrechtlich die allelnige Fälle ber oberhäuptlichen Gewalt "zur Aufrechthaltung der Einheit is ber Erfr und Berfalfung" zuertannt, und im §. 135. und ber Anmerkung von zu, die Unterscheidung zwischen we fentlich en und zufälligen Rechten des Primates verworfen, weil "zu einer Zeit die Erhaltung ber Einheit Mastegeln erfordern könne, woran man zu einer andern Beit gar nicht benke." Indem nun noch im §. 132. det Pabst, "als der Bechte für feine Verwaltung nur Gott und feinem Gewissen verantwortlich" ertunt, nud §. 135. behauptet wird, "darüber, ob etwas zum Wichl ber Site gium Richter machen," so it biernit, ganz richtig, der Pabst zum um bef dränkter machen," so ift biermit, ganz richtig, der Pabst zum um bef dränkter machen," so ift biermit, ganz richtig, der Pabst zum um bef dränkter machen," so ift biermit, ganz richtig, ber Pabst zum um bef dränkter machen," is ift biermit, ganz richtig, ber Pabst zum um bef dränkter machen, und verlegen als eine und biet eunterlagt. Diermit hat uns nicht geingen wollen, in Undereinstimmung zu bringen, was sich an mehreren anderen Gtellen und namentlich §. 43. sinder, Dicfe Undentungen werden wohl binreichen, um eine Bors ftellung von den Tendengen ju geben, welche auf den hochfchulen vorherrichend geworden find, und es ift aus denfelben leicht ju ermeffen, welche Beiftesrichtung von ihnen aus in die unteren Schulen übergeht, deren Lehrer großentheils auf jenen, ober burdy Schriften, bie bon bort ausgeben, gebildet werden.

113

Befonders wahrnehmbar tritt diefe Richtung in den neue= ren Ratechismen, und am meiften in denjenigen, welche am allgemeinften Eingang gefunden haben, hervor. Der Bericht, ben wir uber Gengler's gutgemeintes Bert uber Diefen Gegenftand im Dachfolgenden mittheilen, enthält die naberen, bierbin geborigen Dachweifungen. Allerdings wird zwar in Baiern neben folchen neuen und neuerenden Ratechismen auch noch ber acht = und rein = romifch = fatholifche des gelehrten Jefuiten Ca= nifius fowohl beutsch als lateinisch wieder aufgelegt; ba aber Die barin ausgesprochene firenge Rirchenlehre fich in vielen Puntten auf feine Weife mit ber verfaffungemäßigen Solerang und Freiheit vereinigen laßt, fo muffen wir bezweifeln, ob die Re= gierung benfelben zum Schulgebrauch vorgefchrieben habe. Diefer Canififche Ratechismus war aber unter ben Augen ber tri= bentinischen allgemeinen Kirchenversammlung zu fo allgemeinem Aufeben gelangt, baß er bis auf die Reige des vorigen Jahrhunderts weit mehr gebraucht wurde, als felbft der fpater in Auftrag bes Conciliums einer pabitlichen Congregation verfaßte rom ifche Ratechismus. Auch wußten wir nicht, wie bie rom.-fath. Rirchenlehre, bie von Canifius vollig rein aufgefaßt worden, fich auf eine ben Principien Diefer Rirche gemäßere Beife barftellen ließe, als bie in beffen fleinerem und großerem taredyetifchen Werfe befolgte. Da namlich bie rom. = fathol. Rirche und ihre Lehre wefentlich eine bifforifche Thatfache ift, und als offenbarte, von Chriftus geftiftete, vom beil. Geift fortgeführte, fich unbebingt als unantaftbare, unveränderliche, Glauben und Geborfam fordernde Autoritat binftellt, Deren Eigenthumlichteiten fast alle, als unerforfch= liche Geheimniffe, fich jeder Demonstration ent-

wo es beißt: "Die weltliche hobeit fand bem Pabfte nicht ju. Richt wo es heißt: "Die weltliche Soheit ftand bem Pabite nicht zu. Richt lange erhielt fich die menschliche Schwachheit auf ber Söhe jener Berhältniffe. Die Pabite (Ciemens V. 1311.) verlangten vom Kaifer einen wahren Lebnseid, von ber weltlichen Gewalt die unde ding te Un-terwürfigkeit unter die gestliche (Bonifaz VIII.). Da wandte sich bie Stimmung des Zeitalters gegen sie... Das Gelde und kriegswefen brachte eine neue Staatskunst, neue Wissenschaften; und auch die alten wurden unvermerkt den Sänden der Geiftlichen entwandtre." Abaten denn Bonifaz und Ciemens, wie Gregor VII., Underes, als was ihnen zur Aufrechthaltung der Einheit nothwendig schien? —

giehen, und eben nur, als gottliche Neberliefe rungen, vom Glauben an die Kirche, der felbft wie der ein geheimnißvoll infpirirter ift, angenommen werden muffen, fo ergiebt fich hieraus, bag ber allgemeine Unterricht in diefer Lehre in nichts Underem bestehen tann, als in einer zwechmäßig geordneten Reihenfolge von Autoritäten, wie sie namentlich von Canifins aus der heil. Schrift, aus den canonischen Rirchenvätern und aus den Beschluffen der öfume nischen Concilien, frei von aller raifonnirenden Demonftration, zufammengestellt worden find. Wird hingegen, wie bies in faft allen neueren Ratechismen geschieht , der Versuch gemacht , auch mit in einem Puntte die Autoritat ber Rirche ju ermeifen, d. h. die Nothwendigkeit, oder, was daffelbe ift, die Bernunftigkeit der Autorität der eigenen Einsicht des Einzelnen durch Bernunftgrunde aufzunothigen, fo ift hiermit auch dem Einzelnen implicite die Befugniß zugestanden, diefe Grunde ju prifen, ihnen andere entgegenzustellen, und betreffenden Kalles, die Autorität als nicht zureichend, oder als gar nicht auf vernamf. tige Beife begrundet, ju verwerfen, womit dann der Zweifel in bas Gemuth des Glaubigen eingeführt und mit dem Glauben an die Unfehlbarkeit der Kirche die tieffte Grundlage derfelben erschuttert ift. Dies einfehend, haben daher auch die scharffich= tigsten und angeschenften Rirchenlehrer von jeher den unbedingten Glauben als erste Forderung aufgestellt, und einestheils nur dem bereits Glaubenden den Berinch gestattet, fich die Glaubenslehren auch anderweitig zu demonstriren, anberntheils aber geboten, eine folche Demonstration nur mit dem unverbrüchlichen Vorfatz ju unternehmen, die Refultate bes Selbsidentens, wie fehr man auch von der Bahrheit derfelben überzeugt fenn moge, dennoch als Irrthum in verwerfen, wem bie Rirche, fraft ihrer unerschutterlichen Autoritat, diefelben als der firchlichen Glaubenslehre widersprechend bezeichnen follte. Diefe Autoritat ift alfo von der Rirche als das uber alle De monstration Erhabene und auch gegen diefelbe nothwendig Gul tige und Unzuerkennende ausgesprochen worden.

Sowohl nun dadurch, daß die meisten neueren Ratechismen von jener, allein zuträglichen, musivischen Form des Egnifischen abgewichen sind, als auch durch mannigsache Weglassungen und willführliche Milderungen und Abanderungen, welche sich deren Verfasser erlaubt haben, ist die katholische Jugend einestheils in dem felbprüferischen, eigenmeinerischen Wesen, das die neuere Zeit charatterisirt, bestärtt, anberntheils die alte, reine Kirchenlehre großentheils in Vergessenheit gebracht worden, und es möchte wohl nicht schwer fallen, burch von Haus zu Haus anzustellende Nachfrage zu erweisen, daß die Uebermehrheit der sogen. römisch = katholischen Gläubigen in Deutschland weder als wahrhaft glaubig, noch als fa= tholisch, und am allerwenigsten als romisch=tatholisch, sondern durchgängig als Atatholiken angesehen werden könne.

Wie auch vermöchten fie dem Einfluffe ju widerstehen, den ber übrige Unterricht, der Verkehr mit Andersgläubigen und die Lagblätter, die bis in die entlegensten Dorffchaften eindringen, ben die Volksdichter und die sonstigen gelesensten Volksschriftfteller, besonders auch die immer reichlichere Verbreitung der h. Urfunden, den das Schauspiel, die zahllosen Zeitschriften, das gesellschaftliche Leben, handel, Neisen, Wanderungen und vor Allem die langen Kriege auf die Uebermehrheit ausgeübt haben und eben daher immer allgemeiner ausüben?

So findet fich benn bereits bei den katholischen Schrift= ftellern eine zum wenigsten eben so große Mannigfaltigkeit von Glaubensmeinungen, als bei den Ukatholiken; so zeigen sich in ihren religiosen Zeitschriften alle Meinungsschattirungen, welche den Uebergang bilden von romisch=katholischer Erb = und Unteritätslehre zum vollig ungebundenen, angeblich rationalisti= schen Denkglauben \*); so klagen nicht blos einzelne Protestanten,

\*) Ome Beitifdrift, welche fo rein alterömijde Fatbolijde wäre, als mur noch Pius VI. und feine Stadfolger ben, von uns angeführten frugerungen noch zu fein ichen eine Stadfolger ben, von uns angeführten frugerungen noch zu fein ichen Statteliger ben, von uns angeführten haber iche Statterich mag ber Apostolique jenen Stamen verbient haben, indeffen nåhert fik bem golbenen Sporne bod, einigermaßen ber all gemeine statter iche Statterich mag ber Apostolique jenen Stamen verbient haben, indeffen nåhert fik bem golbenen Sporne bod, einigermaßen ber all gemeine statter iche Statterich auf reund zu, von Dr. Benfert in Skärsberg, wie aus Schlenberg zu entnehmen ift. Im Sullbeft 1828 behaup et ein gereben; baber benn auch S. 981 bie Berbammung statter ungetauften Kinder in Schueg genommen mite. 20, S. 987. Nachfauget Souchlim habe feiner keit und ben Schates ertlärt, daf in hen Segern feine Gemijfensfreiheit geflatten bürfe, obene, bab bie Stater ber allgem. Lateranen, Kürdenwertammlung als igt fein bes Thrones entfegen foll, 4) S. 989, bas conftanger stirkten bes Thrones entfegen foll, 4) S. 989, bas conftanger in die haben die Steht werden foll, 4) S. 989, bas conftanger stirkten bes Thrones entfegen foll, 4) S. 989, bas conftanger stirkten bes Schrones entfegen foll, 4) S. 989, bas conftanger stirkten bes Schrones entfegen foll, 4) S. 989, bas conftanger stirkten bes Schrones entfegen foll, 4) S. 989, bas conftanger stirkten bes Schrones entfegen foll, 4) S. 989, bas conftanger stirkten bes Schrones entfegen foll, 4, S. 989, bas conftanger stirkten bes Schrones entfegen foll, 4, S. 989, bas conftanger stirkten bes Schrones entfegen foll, 4, S. 989, bas conftanger stirkten bes Schrones entfegen foll, 4, S. 989, bas conftanger stirkten bes Schrones entfegen foll, 4, S. 989, bas conftanger stirkten bes Schrones entfegen ber Schrone Bereits gelehrt, nämlich is bas bähn är Eateran. Son C. San, 16, bereits gelehrt, nämlich is bas bähn är Eateran. Son C. San, 16, bereits gelehrt, nämlich is bas bähn än i Esza geäuser fondern alle noch etwas rechtgläubige fatholische Rirchenwächter über die zunehmende Unfirchlichteit der jeßigen Beneration, und die Lesteren würden noch lautere und allgemeinene

Denn als er wegen jener höllenheißen Julidogmen etwas zur Rebe gestilt wurde, suchte er im Octoberheft dess. so fo scheckt es aucheing, burch völlig untömische Distinctionen dem gerechten Zorne der Krittier zu entschlagten, büßte aber hierbei auch noch das Legte ein, was entschuldigen konnte: die Esniequenz. Diesem Rirchenfreunde zunächst hebt woht vie we tholische Etietraturzeitung, herausg. von Fr. v. Kerg, soweit wir sie nämlich aus der Recension kennen, die sich darin im J. 1827 über die Echrist: "über alleinstellung, herausg. von Fr. v. Kerg, soweit wir sie nämlich aus der Recension kennen, die sich darin im J. 1827 über die Echrist: "über alleinstellung, herausg. von Fr. v. Kenisch ist missen undelmörderischen Umtrieden" geredet wird, E. 28. 28. 11. E. 192 von "meuchelmörderischen Umtrieden" geredet wird, E. 213 von "Repräsenten der alten Schlange" u. f. w. Einigernassen römisch ist 2) das falsum, welches der Recensie unterheiten wird, E. 213 von "Repräsenten von ist die Berbannungsausdrücten wird, E. 213 von "Repräsenten von Schweise der Recensten untrieden hätten von Gottes Gerechtigkeit, die sich in Lauter Barmberzigsteit auftöse, nichts au fürchten, ob sie auch ihr ganzes Leben in Sunde und Laster hindrächten "u. f. w. Denn gewiss an mehr als hundert Stellen jener Schrift wirt gerade bes Gegentheil gelehrt und eben so gegen die Unvernunste der röm. zach, Strafgerechtigkeit, wie sie Stenne stellungerechtigkeit ber röm. zach, Strafgerechtigkeit, wie sie Stenne stellungerechtigkeit ber röm. zach, Strafgerechtigkeit, wie sie Stenne stellen ist. Ströfftehre anders wo sluchen wollen, als bei den en stellen ein fie auvertaut hat, bei den Aposteln und ühren Rachfolgern (b. h. anderswo als bei ber röm. Leierachie). hier war sie von Aubeginn und bleibt sie bis an's Sube unabänderlich vom Menschen. Zede Zbänderung (nämlich an der von der röm. Eeyerin überlieferten) wird als holverrath gegen Gott augesehen."

Rômifch ift 4) was B. III. S. 180 von ben "Gott gefendeten Prieftern," was S. 185 von "der Abstammung (derseiden) durch höhere Berufung" u. f. w., und was S. 194 von dem bloßen menschlichen "Ind viduum" gesagt wird, weiches nämlich "nur den Auftrag erhielt, die Kirche viduum" gesagt wird, weiches nämlich "nur den Auftrag erhielt, die Kirche zu hören, wenn es zu ihr gehören wolle, und benen zu geborch en bie der heil. Geift gesech hat, die Kirche zu regieren 20." Römisch ift 5) die Warnung S. 294: "wahrlich, werden nicht in Bälde ernstere Maße regeln ergriffen, nichts mehr wird den abwärts rollenden Wagen aufbalten können. Uber nur mehr halbrömisch ist enlenen Wagen aufgalten ihnen. Uber nur mehr halbrömisch ist enlenen Zwanger aufgalten ihnen. Uber nur mehr halbrömisch ist enlenen Bwagen aufgalten ihnen. Uber nur mehr halbrömisch ist enlenen Zwanger aufgalten ihnen. Uber nur mehr halbrömisch ist enlenen Zwanger aufgalten ihnen. Uber nur mehr halbrömisch ist enlenen Zwanger und wenn er S. 284 die Kirche zu entisch ist gen sich erfähnt, indem er sast: "endlich hatten ja die höglstöße und Inquisitionen ben En baywet zu besser im fchon, wenn er W. III. S. 54, die Frage fiellt: "Wann hört je ein Concilium de internis ein Judiclum gefällt? Wann über einen Häretifter das Anathema in dem Sinne gesprochen, als wollte es ihn ewig verdammen?" Denn, was das Erste betrifft, so sehliches von den Somcilien verdängte Inathema 28 den iltigfeit bei bemjenigen voraus, bet inn des Anathems bestimmt aber das pontificale romanum in ber Ur, daß feine Grommunicationsformel den Reger vom fömmel ausschlieft und ihn verdammt "cum diadolo et angelis eius et omnibus reprosis in ignem aeternum. Dem pontificale jus et omnibus reprosis in genes aternum. Dem pontificale ift aber nie vom fatholifichen Episoe pate widersprochen worden; es ift mithin als rechtgläubig auguschen. — ۱

Rlage führen, wenn fie nicht hierdurch das Geständniß abzulegen fürchteten, daß es ihrer Lehre, oder, was daffelbe ift, ih= ren Prieftern an Kraft gebricht, den kleinen, ihnen noch ubrig gebliebenen Theil der Chriftenheit in ihrer Rirche festzuhalten, Gie wurden dann in die Klagen der letten Pabste einstimmen muffen, welche felbst nur wiederholt haben, was feit den ersten chriftlichen Beiten in jedem Jahrhundert wiederholt geweiffagt worden ift \*), daß nämlich das Ende der Zeiten nahe berangetommen, in welchem, wie in der altperfifchen Beitrechnung Abriman, fo ber firchlichen Computation nach, ber Furft ber Belt und ber Finsterniß einen fast vollftandigen Sicg über das Richt ber Welt und ben alleinwahren Glauben bavon getragen, und die Menschheit zum einbrechenden Strafgericht reif geworden fey! Da fie aber die Verficherung Christi, daß die Pforten ber holle, d. h. die Macht des Bofen, vergeblich gegenfeine Rirche, nämlich, gegen das Reich der Liebe ankämpfen werde, fo verdeutet haben, als werde alles Biderromifche am romifchen Felfen zerschellen, und da fie gerade aus der zunchmenden außerlichen Bertheilung der akatholischen Rirchen \*\*).

\*) Die Beiffagungen ber Nirchenvater von ben giteften an bis auf ben jungsten, ben heil. Bernhard im 12ten Jahrhundert, als bekannt voraussegend, wollen wir hier nur anführen, daß auch Suso im 3. 1352 fcrieb: "Sollte Gott bie Welt ber Sünden wegen untergehen laffen, er sollte und müßte sie alle Lage, alle Stunden untergehen laffen, als wohl etwas Barzeichens in gar Kurzem geschehen mag." "Die Leute boseren sich von Lag zu Lag." (S. Suso" Schriften, Regensb. 1829. G. 533. 534. —

\*\*) Es ift ein bannaler, aber trivialer Berwerfungsgrund gegen bie Reformation, baß ihre Unhänger sich in viele Rirchtein spalten. Abgeschen bavon, baß die römische von Ansang an sich nur burch Abtrennung von ben Anderesglaubigen oder durch Austrotung berfelden erhalten, und jest nur mehr äußerlicher weise ungespaltet erscheint, ift hinschlich der afatholischen christl. Kirchen zu bemerken: 1) daß die gries dische auch obne solche Gewaltsamkeiten ihre Einheit erhalten hat; 2) das bie äußerliche römische Einheit nur fo lange für Wert: und

Eb ließe sich noch gar manches Römische und Unrömische zur Gharakteriftit bieser Zeitung hervorheben; doch wird das Angeschrete genügen, und, um diese Anmerkung nicht über Gebühr auszudehnen, wollen wir, um die differstie kinke in der journalistlichen Rammer zu bezeichnen, nur an den ges harnischen can on ischen Wachter und an die baierische "constitutonelle Kirchenzeitung" erinnern, welche legtere "jeden kathol. Geistlichen Zusich einabet, sich ihres Blattes zur Darkellung jeder äch tilder allen Zusicht und jeder Abatsache, welche ben freisinnigen katholichen Rierus in Bakern interessiven, welche ben freisinnigen katholichen Rierus in Bakern interessiven könne, zu bedienen." endlich an die theol. Zeitschrift, wäche ber kath. Pfarr. Königsberger in Baiern unterm 24. Febr. d. I. angekändigt unter dem Titel: "Dannibal, oder Beiträge gegen den neu anktrebenden Obscurantismus für Freunde ber chrift. Zustlärung und gesunden Bernunft in allen Etänden."-

den baldigen Sieg der rom. = katholischen prophezeien, so muffen fic felbst in den eingestandnermaßen bedrängtesten Zeiten sich noch den Schein geben, als stehe ihre Kirche fester als jemals, und als herrsche noch überall die volltommenste Sleichglanbigteit \*).

V.

...

Uber das Ende der Zeiten ift schon längst herangekommen, und ein letztes Gericht hat schon begonnen. Bu Ende gehen die Zeiten des Heidenthums und des Mittelalters, und schon lange wird Gericht gehalten über den Fürsten der Welt, gleichviel ob er drei Kronen trage oder nur eine, ob er ein Barett oder eine rothe Galeerenmuße zum Ubzeichen willkubrie

Rorbeuropa ein Bedürfniß war, als Hanbel, Wiffenschaft, Buchbruckeret noch keine in nere Allgemeinheit vorbereitet hatten; 3) daß jene Einheit sich nur auf Rosten aller der Freiheiten erhalten kann, deren Unterbrückungzur Zufrechthaltung der Eirchlichen Autorität nothwendig ist; 4) daß selbe die röm. z kath. Kirche alle Sitten: und Disciplin: Verbefferung nur der Reformation verdankt; 5) daß vie Zertheilung der Kirchen vor Allem den Rugen bringt, sie noch völlig von dem ungöttlichen und inhumanen Dünket zu befreien, den sie noch theilweis aus der kath. Kirche mit hinübergenammen hatten; 6) daß solche Individualistrung der wahrhaften, aus eigenfür, inderer Ueberzeugung bervorgebenden Religiosität nur förderlich sein kein Fluch sich in den strengtachalischen Seinen und Stalien sich, suberetrt; endlich 7) daß jene äußerliche Zertheilung die wiesen und Kallen sich suberetrt; endlich 7) daß jene äußerliche Zertheilung die wissenien und Stalien sich geburt der wahrhaft allgemeinen Wahrheit und Streise begünstigt, ins bem sie die besurderten Angemeinen Rahrheit und Kirche begünstigt, ins bem sie die bestendert und verallgemeinert, und hierdurch die Unstsuch wie verwährigen Anmaßungen einer Priesterlächte, die für das bevorrechtete Organ der Wahrheit ausgiebt, ein für allemal als widersfinig verurtheilt.

") Mutatis mutandis richten wir aber an die beutschen katholischen Reologen, was hr. v. Robiano de Borsbeek in seiner Vorrete zu ben Mélanges de M. l'Abbé de la Mennais (Louvain 1826) den franz. und belgischen Galkianern zugerufen: "Essayez, Gallicansl essayez de dire contre la doctrine romaine, ce que vous dites contre la doctrine ultramontaine, et vous vous ferez horreur à vous-mêmes. Quant à nous, dès que l'Eglise a usé de cette formule, n'importe en quelle matière: "Il a part à l'Esprit saint et à nous, " notre esprit ne conçoit plus d'objection. Or qu'est-ce que l'Eglise? Par là nous enteudons le pape et les évêques, c. à. d. un corps entier ayant sa tête, et non pas un corps sans tête, comme les gallicans supposent qu'il peut exister. Il n'y a pas d'église sans pape, mais le pape agit presque toujours sans le concours des évêques." Gs if basselle mus (Rusern 1817), E. 16 als summa summarum ausgesproden: "Ohne Offenbarung, ohne Pabit feine Kirche; Offenbarung mit Kirche und Pabit — fatholische Kirche; Eusliche, bas vom weltlichen Reiche unabhangige Reich Gottes aus Erben." — — ;

Rlage fuhren, wenn fie nicht hierdurch das Geftandniß abzulegen fürchteten, daß es ihrer Lehre, oder, was daffelbe ift, ih= ren Prieftern an Kraft gebricht, den kleinen, ihnen noch ubrig gebliebenen Theil der Christenheit in ihrer Rirche festzuhalten. Sie wurden dann in die Klagen der letten Pabste einstimmen muffen, welche felbst nur wiederholt haben, was feit den ersten chriftlichen Beiten in jedem Jahrhundert wiederholt geweiffagt worden ift \*), daß nämlich das Ende der Zeiten nahe beran= gekommen, in welchem, wie in der altpersischen Beitrechnung Abriman, fo der firchlichen Computation nach, der Furft der Bett und der Finsterniß einen fast vollständigen Sieg über bas Richt der Welt und den alleinwahren Glauben davon getragen, und die Menschheit zum einbrechenden Strafgericht reif geworden: fey! Da fie aber die Verficherung Christi, daß die Pforten der holle, d. h. die Macht des Bofen, vergeblich gegen feine Rirche, nämlich, gegen das Reich der Liebe antampfen werde, fo verdeutet haben, als werde alles Widerromische am romischen Felfen zerschellen, und da fie gerade aus der zunchmenden außerlichen Bertheilung der akatholischen Rirchen \*\*).

So ließe sich noch gar manches Römische und Unrömische zur Charakteristik biefer Zeitung hervorheben; boch wird das Angeführte genügen, und, um diese Anmerkung nicht über Gebühr auszudehnen, wollen wir, um die äuserste Einke in der journalistischen Kanimer zu bezeichnen, nur an den geharnischten can on ischen Wacht der und an die baierische ", conftitio metle Kirchenzeitung" erinnern, welche legtere ", jeden kathol. Gestlizchen eintadet, sich ihres Blattes zu Darstellung jeder achtliker alen Anficht und jeder Thatsache, welche ben freisinnigen katholischen Klerus in Bafern interessien könne, zu bedienen, "endlich an die theol. Zeitschrift, welche der kath. Parr. Königsberger in Baiern unterm 24. Febr. b. I. angefündigt unter dem Litel: ", Dannibal, oder Beiträge gegen den neu anstrebenden Obscurantismus für Freunde ber chriftl. Aufflärung und gesunden Bernunft in allen Etänben."-

\*) Die Weissagungen ber Kirchenväter von ben älteften an bis auf ben jungsten, ben heil. Bernhard im 12ten Jahrhundert, als bekannt voraussehend, wollen wir hier nur ansähren, bas auch Suso im J. 1352 schrieb: "Sollte Gott bie Welt der Sünden wegen untergehen lassen, er sollte und mütte sie alle Tage, alle Stunden untergehen lassen, als wohl etwas Barzeichens in gar Rurzem geschehen mag." "Die Leute böseren jich von Tag zu Tag." (S. Suso's Schriften, Regensb. 1829. 6, 533. 534.

\*\*) Es ist ein bannaler, aber trivialer Berwerfungsgrund gegen die Reformation, daß ihre Unhänger sich in viele Rirchtein spalten. Abgeschen davon, daß die römische Strche von Unsang an sich nur burch Abtrennung von den Andersgläubigen oder durch Austortung derfelden erhalten, und jest nur mehr äußerlicher weise ungespaltet erscheint, ist hinschlich der atatholischen christl. Kirchen zu bemerken: 1) daß die gries als fiche Rirche auch ohne solche Gewaltsamkeiten ihre Einheit erhalten hat; 2) daß die äußerliche römische Einheit nur be lange für West: und

Wohl liegen auch in dem Neuen Testamente ebenso die Elemente einer hoheren Ausgleichung, wie in Dofes und den Propheten ichon die Reime des übermofaischen Christenthums tagen. Uber zunächft blieben dieje Reime unentfaltet liegen und wurden fpater theils vergeffen, theils fogar in ihr Gegenetheil vertehrt. Bie die Erde theils barbarifch, theils verdorben war, to wurde auch die Offenbarung theils barbarifirt, theils core rumpirt. Bur Corruption rechnen wir die zahllofen Redefostein, Fictionen, Phrafen, Berdeutungen, Interpolationen 2c., in welche der chriftliche Edelftein eingehullt murde. Bur Barbarifirung aber gehort die ungeheure Daffe von Uberglanben, welche den schlichten Glauben Christi überwältigte und fast gang erdruckte. Die die Erde ift, fo fpiegelt fic fich im him-mel; - freilich aber fcheint auch bas Irdifche oft etwas gang Anderes ju fenn, als es ift, je nachdem es vom Bornfener bes Blipes oder vom truben Grau der Dammerung, vom trasrigen Abend = oder vom freundlichen Morgenroth beleuchtet wird, je nachdem feltene Sterne aus tiefer Racht auf die Erde baabfehen oder die einige, glorreiche Sonne vom heiteren blanen himmel uns umftrahlt. Ift ewige Feindschaft im Jen-feits befestigt, wird auch die Mensch beit fich feind-felig zerspalten in fich und mit der Belt. Ift der erftgeschaffene Engel mit feinem heere auf emig verbammt, was liegt bann baran, ob auch noch eis nige Milligrden Menschen zu ihm in die owige Solle wandern? Racht Gott fich unbarmherzig, dans tonnen ju folchen Gottes Ehren auch die Reger ausgerottet merben. nur an der holle entzünden fich die holzstoße der Glau-Bens = Auto's; der Mensch braucht gegen angeblich dem Leufe fich widmende haretifer nicht milder ju fenn als Gott gegen ben Gatan, und wird Gott nur durch Blut verschnt, fo ift es nur eine lacherliche Grimaffe, wenn feine Rirche bas Blut un perabschenen vorgiebt.

In Folge hiervon waren Kirche, Sierarchie, gnleht besonders Rom und feine Diener, überhaupt aber die Prieftertafte und ihr eifernes Eigenthum Hinderniffe der menschheitlichen Entwicklung geworden. Uls nun die Autorirtit des Pabstes durch die episcopalischen Concilien und die Reformation zum Theil verschwunden, war noch bei den Katholiten die Autorität der Prieftertafte, bei den Afatholiten die

was Augustin (de Civ. Dei L. XII. c. 9.) fcon auf abnliche Weife ausgesprochen: "midicans ecclesia est coetus onnium fidelium qui adhue in terris vivunt: quae ideo militans vocatur, quod illi cum immanissimia dostidus, mundo, carne, satana perpetuum sit bellum!"

cher und felbstfuchtiger Berrfchaftsprivilegien erhebe. Alles Bei= denthum innerhalb und außerhalb der Kirche ift in fich felbft gespalten und mit fich felbst zerfallen, und das orthodore und legitime Mittelalter vernichtet fich felbst. Von China, dem Reich der Mitte und der himmlischen Vernunft, an, bis zu dem außersten Theile ift alle altpriesterliche und altfürstliche Autoritat theils schon zerfloffen, theils lebensgefährlich verwundet, fen es nun durch eigene Entwurdigung, durch den Freifinn der Un= tergebenen oder durch Beides. Stehen in China die wenigen himmelsverehrer, die aberglaubigen Foh- Diener und die falten Schuler des Confuzins apathisch nebeneinander, stehen in Indien und Thibet das Braminenthum und der Buddhismus, wie, zwei Priestermumien, gleichgultig einander gegenüber, wie die romische und anglicanische Kirchen in Europa, bekämpfen die wei halften des halben Mondes fich als Sunniten und Schitten, ift felbst das fast weltalte Judenthum vom Scheis bewaffer ber neueren Bildung angefreffen und im Begriffe, in orthodore Rabbinisten und in neuernde theils halbmofaische, theils ganz freidenkerische Israeliten fich aufzulofen, fo zeigt die Ehriftenheit eine noch viel mannigfaltigere Berfplitterung und eine noch durchgreifendere innere Auflöfung.

Schon fruhe zerfallen in eine morgenlandische und eine la= teinische Rirche, hat jene fich wieder getheilt in die alteste und alterschwache griechische, und in die armenische und die noch Barbarische ruffische, wahrend die lateinische fich in fich felbft unterschieden in pabstiliche und in halb fürftliche, halb bischoftis, de Rirchen, bis fie noch tiefer fich spaltete in Rom= und in Bibelgläubige, von denen die Letteren wieder fich in eben fo viele Secten zertheilten, als firchliche Formen möglich mas ren nach verschiedenartiger Auffaffung des geschichtlich fich metamorphofirenden Chriftenthums. Uber diefes, wie es von den Beitgenoffen aufgefaßt worden, hatte felbft uber das Seidenthum fich nur durch einfeitige Entgegenfegung erhoben und ftand burch diefen unaufgelofeten Gegenfaß der vollftandigen Entwickefung bes gangen Menschen in den neueren Beiten entgegen. Es hatte fich nämlich als übernatürlich über alles Natürliche, als gottliche Untorität über alles Eigenmenschliche; es hatte ben tinftigen himmel über das gegenwärtige Irbifche, das Reich Bottes über das Reich diefer Belt, Gnade über Berdienft, Barmherzigfeit uber Gerechtigfeit, Stellvertretung über Gelbftgenugthung erhoben, aber auch die Gemeinde ber Glaubigen meschließend den Ungläubigen, die Rinder Gottes den Rindern bes Leufels gegenuber geftellt \*), ohne irgend einen diefer Ge= genfate ansgleichend zu hoherer Einheit zu vermitteln.

\*) Go wiederholt noch der rom. Ratedismus (P. I. art. 9. c. 9.),

fatholiten, Kanatifer, Abergläublinge oder Ultramontaner, uberbaupt als unachte Ratholiten bezeichnet. Gleiches Schictfal erfuhren die ftreng Symbol- und Schriftglaubigen unter ben Utatholifen von Seiten der fogen, Rationalisten, die ftreng Mofes = und Lalmudglaubigen von Seiten der auftlareris ichen Israeliten, ja fogar die Bernunft= und Gefuhle alaubigen von Seiten der unglaubigen naturaliften. Rate rend gerade die querft genannten in den vier großen Religionsgemeinschaften fcharf und bestimmt, bas Gegebene, und Borbanbene der Babrheit gemäß auffaßten oder boch fo aufzufaffen bas Beftreben zeigten, wurden. fie als Finfterlinge, als Bahnglaubige, nicht felten fogar als Lugner und Betrüger von ihren Gegnern gebrandmarkt, die fich für die Freun de des Lichtes, der Bahrheit, und für die alleinig aufgetlarten Menschenfreunde ausgaben. Umgekehrt aber wurden die letteren von den Rirch=, Schrift- oder Ueberlieferungsgläubigen überall als boswillige, unalanbige, gottlofe und vergiftende Bolfsverfuhrer verkegert, obgleich auch unter ihnen gewiß bie Meiften als wohlmeinend, als mehr oder minder glaubig, als gottehrend und als das Gemeinbeste theilweife fordernd, angefeben werden muffen.

So fteigerte ber anfänglich nur theoretische Gegen fas fich allmählig zum gereizten Biderspruch, nicht felten fogar zu leidenschaftlicher Feindfeligkeit, welche bald in Verblendung, bald aus Erbostheit auch vergistete Baffen der; Verläumdung und menchlerische Angriffe burch Auflaurer und anonyme Libelle nicht verschmähte.

Indeffen ift auch diefer noch fortwährende, fcbreierifche Rampf für die Allgemeinheit nicht fruchtlos geblieben. Die Forderung der Allgemeingultigkeit als der wahrhaften und wirklichen Ratholicität ift nämlich felbst bereits fo alle gemeingeltend, daß alle Partheien das Bedurfniß haben, fic öffentlich über ihre Ungelegenheiten auszufprechen, ihre Dartheis fache als allaemeine Sache und Angelegenheit darzustellen, und ihre Lehren und handlungen durch Bernunft=, oder Gefubis. ober boch Einbildungsgrunde zu rechtfertigen. Es ift diefes Beburfniß fo dringend, daß felbst diejenigen, welche den Glauben für eine nur von oben kommende Gabe, und das 2016fentlichfte ihrer Religion fur indemonstrable Mysterien balten, bennoch an den angeborenen und nicht an fpater infpirits ten Geift oder Verstand appelliren, und rom. = fath. Rirchglaubige, fich uber die Verordnungen ihrer Rirche und die Ermahnungen ihres Dberhirten hinaussetzend, ihre Streitschriften ohne Erlaubniß ihrer Oberen erscheinen laffen!

Der wesentliche Mugen aber, welcher für bie ungeheure

<sup>-</sup>

Rehrheit aus diefen Kämpfen hervorgeht, mochte fich wohl im Ullgemeinen in folgenden Satzen ausfprechen laffen:

1) Jede angemaßte oder angeftrebte blos per= fonliche Autoritat richtet fich felbft mehr ober we= niger ju Grunde. Denn nicht entgeben tann es ber enbigen Mitte, wie einestheils die Alt= ober Rechtalaubigen aller Religionsgemeinschaften entweder in fcbreienden Widerfpruch gerathen gegen allgultiggeworbene 28 abrheiten, Rechte, Pflichten und Freiheiten, oder wie anderntheils fie fich theilweifer Berheimlichung ober Berdeutung ihres rechten Glaubens nicht schämen. Eben fo wenig entgeht es ihr, wie anderfeits die fogen. Deologen ju mancherlei Runften ihre Buflucht nehmen muffen, um ihren Lehrmeinungen ben Unfchein ber Rechtglaubigfeit ju geben, wahrend fie nicht blos mit ben geschichtlichen und öffentlich anerfannten Reli= gionsurfunden, fondern auch untereinander in die mannig= faltigften Widerfpruche verfallen. Eben fo wenig entgeht ihr end= lich, wie jene Ruchwartoschreiter und biefe Salblinge burch bie theilweife Mangelhaftigfeit ihrer Sache ju theilweife verwerf= lichen Bertheidigungemitteln zu greifen veranlaßt wers ben, und hiermit ihre eigene Geiftesbeschranftheit ober ihre Billensverfehrtheit beurfunden.

hierdurch wird dann 2) die Mehrheit zum Selbftprufen und Selbfturtheilen genothigt, indem jedes Vorurtheil für die Parthei, als folche, und für deren Sprecher aufgelofet wird.

Bugleich aber werden 3) ben nicht felbit ftreitenden Un= hängern ber verschiedenen Partheihäupter burch bie Gelbfiver= theidigungen, ju welchen biefe fich genothigt finden, auch bie Deinungen und Grunde ber Gegenpartheien befannt, wodurch bann unausbleiblich ihre Aufmertfamteit von ben Perfonen und ihren Partheilichfeiten auf die Gachen felbit gerichtet, und hiermit die objective 20 abrheit in bas nur ibr gebubrende Unfeben erhoben wird. Die jede mufifalifche Diffonang ihre Auflofung poffulirt, fo erwecht jeder Streit auch bas Bedurfniß bes Friedens in den Gemuthern, fo erwecht je= ber wahrgenommene Widerfpruch ben eingeborenen tiefften Ber= nunfttrieb nach der alleinigen Dabrheit. Se mehr aber, je lans ger ber Denich fich ber Erforichung ber Dahrheit hingiebt, je inniger er empfindet, wie gerade die Dahrheit auch das Ullbefriedigende und Ullbefriedende ift, um fo inniger wird er auch überzeugt, daß nur bas Allbefriedende bas wahrhaft Wahre ift.

Sierdurch 4) verwächft er felbft mit der Bahrheit, und die Bahrheit wird die Lebensfpeife feines Geiftes. Er haftet nun mverbruchlich an ihr, und fein Biffen wird ihm zum Ge-

wissen. Wie er sich dem Lichte det Wahrheit geöffnet, wie er sie frei in sich einleuchten läßt, so durchleuchtet und durchläutert sie auch sein eigenstes Wesen, und wie zuerst die Wahrheit ihm Bedürfniß geworden, so empfindet er demnächst auch Wahrhaftigkeit als seine heiligste Pflicht. Wie aber das Licht seiner Natur nach leuchtet, so wird auch Ulles, was sich ganz von ihm durchdringen läßt, allmählig felbstleuchtend.

Ebenfo muß 5) Jeder, ber sich von der Bahrheit hat einnehmen lassen, weiterhin auch ihr Licht wieder ausleuchten lasfen, und er fann, darf und will nicht mehr ein Anderer scheinen, als er wirklich ist, er muß öffentlich betennen, was er im Verborgenen ertannt hat; er muß durch die That bezengen, wovon er in der That überzeugt worden ist.

Bie er nun aber felbst mehr ober weniger demjenigen gegenuber getreten ift und gegenuber treten mußte, was Undert ebenwohl als mahr erfannt oder boch feft geglaubt zu haben meinen, fo findet er 6) fich eben damit genothigt, das 28 abre, als Juhalt, von der Bahrhaftigfeit, als deffen fubjectiver Form ju unterscheiden. Wie er nämlich fich verpflichtet fublt, einem mehr oder weniger allgemein für wahr Sehaltenen dasjenige gegenüber zu stellen, was er fur wahr halten muß, und wie er es eben deshalb fur fich felbft als heiligftes Recht in Anfpruch nehmen muß, fich zu dem zu betennen, was er als mahr ertannt ju haben glaubt, fo ftellt fich eben bamit auch die Pflicht und das Recht ber Babrhaftigfeit als das wahrhafte und unentbehrliche Ullgemeine beraus, und zwar in der Urt, daß es als folches anerfannt werden muß, vollig abgesehen von dem von den Einzelnen für mahr gehab tenen Dbjecte.

hierdurch wird es nun 7) allmählig zum allgemeinen vernunftgemäßen Vorurtheil, daß die Menschen wechselseitig ihn Ueberzeugungsfreiheit ehren müssen, indem die person liche Ehre nicht an dem Inhalte der Ueberzeugung, (vorausgesett, daß sie bei Gewinnung verselben redlich versahren,) sondern an der Wahrhaftigfeit zu ermeffen ist, mit welcher Jeder seinen Glauben oder seine Ueberzeugung befennt und bezeugt. Denn nicht das Ueberzeugtwerden ist, wie schon das Wort es ausdrückt, eine dem Willen unterworfeme Ehatsache, und nur das Wollen giebt oder nimmt die Ehre; sondern allein das Vefennen und Vezeugen der Ueberzeugung ist von der Willführ des Einzelneu abhängig \*).

1

<sup>\*)</sup> Mohl in bemfelben Sinne wird in ber "Rirchenzeitung für bas tath. Deutschland v. Sengler, 1830. R. 11. auf die Frage:

Rehrheit aus diefen Rampfen hervorgeht, mochte fich wohl im Allgemeinen in folgenden Satten aussprechen laffen: . . .

1) Jede angemaßte oder angestrebte blos ver= sonliche Autorität richtet sich felbst mehr oder we= niger ju Grunde. Denn nicht entgeben kann es der ruhigen Mitte, wis einestheils die Alt= ober Rechtglaubigen aller Religionsgemeinschaften entweder in schreienden Widerspruch gerathen gegen allgultiggewordene Bahrheiten, Rechte, Pflichten und Freiheiten, oder wie anderntheils fie fich theilweiser Berheimlichung oder Verdeutung ihres rechten Glaubens nicht schämen. Eben fo wenig entgeht es ihr, wie anderfeits die fogen. Neologen ju mancherlei Runften ihre Buflucht nehmen muffen, um ihren Lehrmeinungen den Unschein ber Rechtglaubigkeit ju geben, während fie nicht blos mit den geschichtlichen und öffentlich anerkannten Reli= gionsurfunden, fondern auch untereinander in die mannig= faltigsten Biderspruche verfallen. Eben fo wenig entgeht ihr endlich, wie jene Ruchwärtsschreiter und diefe halblinge durch bie theilweife Mangelhaftigteit ihrer Sache ju theilweife verwerflichen Vertheidigungsmitteln zu greifen veranlaßt werben, und hiermit ihre eigene Geiftesbeschranktheit ober ihre Billensvertehrtheit beurfunden.

Sterdurch wird dann 2) die Mehrheit zum Gelbfiprufen und Gelbsturtheilen genothigt, indem jedes Vormtheil fur die Parthei, als folche, und für deren Sprecher aufgelofet wird.

Bugleich aber werden 3) ben nicht felbft ftreitenden 2n= hängern der verschiedenen Partheihäupter durch die Gelbfivertheidigungen, ju welchen diefe fich genothigt finden, auch die Reinungen und Grunde der Gegenpartheien betannt, wodurch dann unausbleiblich ihre Aufmertfamfeit von ben Versonen und ihren Partheilichkeiten auf die Sachen felbft gerichtet, und hiermit die objective Dahrheit in bas nur ibr gebührende Unfehen erhoben wird. Bie jede musikalische Diffonanz ihre Auflofung poftulirt, fo erwecht jeder Streit auch bas Bedurfniß des Friedens in den Gemuthern, fo erwecht jeder wahrgenommene Biderspruch den eingeborenen tiefsten Ber= unfttrieb nach der alleinigen Wahrheit. Je mehr aber, je lans ger der Mensch fich der Erforschung der Bahrheit hingiebt, je inniger er empfindet, wie gerade die Wahrheit auch das Allbefriedigende und Allbefriedende ift, um fo inniger wird er auch überzeugt, daß nur das Allbefriedende das mahrhaft Babre ift.

Bierdurch 4) verwächst er felbst mit der Bahrheit, und die Er haftet nun Wahrheit wird die Lebensspeise seines Geistes. unverbruchlich an ihr, und fein Biffen wird ihm zum Ge= einigen Vemertungen über die zulett erwähnte Erscheinung einen der Sache angemeffenen Schlußpunkt finden. --

Bahrend nun in Spanien und Italien die geiste und berzeinschnutende Drthoborie der rom. - fath. Rirche einem geifund herztödtenden Unglauben gegenüberfteht ; während in Frank reich und England die abgelebte Staatsfirche den vereintm Anariffen fowohl des Protestantismus und der Sectirerei, als eines vagen Theismus und eines egoiftischen naturalismus und Uthersmus erliegt, und eine allgemeine Religion in Frantreich nur als Gaintsimonistische Karrifatur, in England als universalistisches Gespenst lebensunfahig zum Vorschein tomint; während die hauptenergie des Boltslebens in allen diefen Imdern auf finnlichen und nichtigen Genuß, aber in Frantreich daneben noch auf Schongeifterei, in England auf Reich thum, in beiden auf Volitik fast nur als auf ein Mittel in jenen Endzwecken gerichtet ift, feben wir in unferem altebriotis bigen Deutschland zwar auch gar manche Gegenfäße, aber alle nur innerhalb des großen Domes der Religiositat felbs, und die geiftige Thatfraft des Bolfes vorzugsweise auf bas Seilige gerichtet, wie es in der Rirche als heiliges Leben, in der Biffenschaft als heilige Bahrheit, im Staate als heiliges Recht sich verwirklichen foll.

Unendlich mannigfaltig find nun insbesondere die religiofen Bestrebungen, wie man unter anderen an den fast gabilofen tirchlichen, theologischen und erbaulichen Tagblättern und Beitschriften ermeffen fann, deren in Deutschland eben so viele, als in allen anderen Ländern zusammengenommen erscheinen. Es if nun schon im Früheren erwähnt, welches im Allgemeinen die Gegensätze sind, die auf diesem Gebiete hervortreten, und wie ste alle nur verschiedene Formen sind des großen Kampfes zwischen altem, autoritätischem Ueberlieferungsglauben, und einem bewußt oder unbewußt nenernden, aus geistiger Freithätigkeit hervorgehenden Glauben.

Es verdient jedoch hier besonders daran erinnert zu viesden, daß in der neuesten Zeit auf der zuerst bezeichneten Seite fich am meisten Wahrhaftigteit insofern tund gethan hat, als von ihr aus ausdrückliche Aufforderungen ergangen sind jur formlichen, auch außerlichen Unterscheidung der innerlich so sehr unterschiedenen Partheien ein und derselben Confession. Auf Seiten der Neologen hingegen ist offenbar die höhere objective Wahrheit, insoweit sie nämlich gerade bas Ausschließende und Beschränkte des alten Glaubens aufzuheben trachten, wobei sie aber allerdings den historisch gegebenen Autoritäten mehr oder minder Gewalt anthun zu dürfen vermeinen.

Die objective Mangelhaftigfeit der, ersten und die subjective, theilweise Unwahrhaftigfeit der anderen Seite find es nun gerade, welche im vorigen Jahre zuerft im Norden, bann auch in der Mitte Deutschlands zwei Bereine hervor= gerufen haben, die zwar völlig unabhängig von einander ent= ftanden, im Wefentlichsten aber völlig mit einander überein= ftimmen.

127

Das erfte Lebenszeichen gab der nordifche Berein, burch Befanntmachung bes "Entwurfes einer Bittfchrift an beutiche Fürften \*)," von welchem ichon febr bald barauf eine zweite Auflage nothwendig wurde. Die vereinigten Freunde (nach G. 11 größtentheils ber lutberifchen Confession burch Geburt und Confirmation angehörig; doch find, nach G. 15 auch Israeliten unter ihnen) wollten damit ,einen Berfuch ma= chen, die Disharmonie auch außerlich ju beben, welche fie wifchen ihrem religiofen Glauben und demjenigen, welde Diefe ober jene firchliche Gemeinschaft von ihren Befennern fordert, ju finden fich uberzeugt hatten" (G. 5.). Gie beriefen fich zuvorderft auf die ,, einem erhabenen Fürften " binfichtlich bes hallischen Partheifampfs zuschriebene Ueuße= rung \*\*): - my In Unerkennung allgemeiner Denschenrechte foll Diemand, welcher von ber Wahrheit und Gottlichkeit bes Chriftenthums, wie es in den beil. Schriften enthalten ift und in ber evang. Rirche gelehrt werben foll, fich nicht überzeugt, in feinem Gewiffen bedrängt, vielmehr Jeder, der ubrigens die Pflichten eines guten Unterthanen und Burgers beobachtet, im Lande geduldet werden und, wie fchon bisher die nichtchriftli= chen Bewohner mehrerer chriftlichen Lander, die Rechte eines Burgers genießen, und freie Uebung feiner Religion haben, über deren Inhalt er fich nur offen ausguweifen bat. "" Gie bemertten bann in ber Bittichrift felbit, wie fie zur Einficht getommen, "daß fie nach ben Begriffen ber Rirche teine Chriften waren;" baber benn ber "Iwiefpalt ih= res Innern mit bem Ocheine, ben fie trugen, " ihr Gewiffen beunruhigt habe (G. 12). Gie fanden namlich ,in feiner der eriffirenden chriftl. Confeffionen ober andern Religionen ihre re= ligiofen Unfichten infonderheit wieder; fie fanden fie vielmehr in allen ; benn in allen fen daffelbe religiofe Element, mas auch fie befeele, diefelben Grundwahrheiten, die eine jede Religion gur Religion machen, aber in feiner fo ausgesprochen, daß fie ohne inneren Widerfpruch fich ju berfelben befennen tonnten" (G. 14). "Gie tonnten es nicht mit ihrer Uebergeugung und ihrem Gefuble vereinbaren, daß die chriftlichen Formen, bie religiofen 3been einzufleiden, ausschließend mabr, aus=

\*) Riet, in Commiff. ber Universitatsbuchhandt. 1830. 8. 23 66.

\*\*) C. breifaches Gutachten, nebft einem furftl, Endur= theil zc. Leipz., bei L. Bog 1830. fcließend befeligend feyen \*)." Sie bemerten weiterhin, bag Regent und Staat in folchem aufrichtigen Geftandnik boch wohl eine größere Burgfchaft bafür finden mußten, baß die Betennenden gute Staatsburger feyn wurden, als in ber Seuchelei oder dem Indifferentismus berjenigen, welde ihre abweichenden Glaubensmeinungen nicht öffentlich eingestehen (S. 19. 20). Sollte aber ein formliches Glaubensbefenntnis von ihnen gefordert wenden, fo durfte dies um fo leichter geschehen, da ihre "religidie Sefellschaft nur eine folche fon tonnte, die feine andere Dogmen haben wurde, als folche, die fonnte, die feine andere Dogmen haben wurde, als folche, die fonnte, die teine andere Dogmen haben wurde, als folche, die fongt feyen" (S. 22). Sie baten daher, "die Regierung wolle geruben, die religidss-politischen Berhältniffe der Unterzeichneten in Erwägung zu ziehen, und geeignete Maßregeln zu treffen, welche es ihnen möglich machen wurden, ihrer religiösen Uebergengung gemäß zu leben" (S. 23). — Die "unmaßgebliche Burbigung bes Entwar-

Die "unmaßgebliche Würdigung des Entwurfes 2c. \*\*)," und einige andere theils verwerfende, theils verfpottende Flugschriften, welche bald darauf erschienen, find ju gehaltlos, als daß ein Beiteres darüber oder dagegen hier ju bemerten ware. Ausgezeichnete Anerkennung hingegen verdienen die "Grundsäte der religiofen Bahrheitsfrennbe oder Philalethen \*\*\*)," welche, dem Borwort infolge, "schon feit längerer Beit entworfen, auf Beranlaffung des Entmurfs 2c." der Deffentlichfeit übergeben wurden. —

"Entfleidung ber einen, ewigen, lautern Bahrheit, beißt es im Borwort G. 6 f., von ben verschiedenen Formen und Berhallungen, unter benen biefelbe zu verschiedenen Zeitm

\*\*) Siel, Univerf. Buchhanbl. 1830. 24 66.

\*\*\*) Ebenb. 1830. 21 66.

<sup>\*)</sup> Eine fchone und erfreuliche Soncorbanz hierzu giebt die "Rirchen zeitung für das kathol. Deutschland v. Sengler," wo es in Nr. 9. (1830) heißt: "Die katholische Kirche ist gerade beswegen die wahre und allgemeine, weil sie sich in allen Erscheinungen wieder erkennt, alle in sich aufnimmt und ihnen die rechte Stellung in sich schwe anweisetz baher tann sie sich auch gegen keine Erscheinung des re ligids en Bewußtseyns ausschließlich und ausschließen ver Blätter durch Athataden bezeugen, das die wirkliche auf jedem ihner Blätter burch Athataden bezeugen, das die wirkliche kabliche und volle ends die to misch einder Sträcke von Anfang an das gerade Gegen theil von dem gewesen und geblieden, was hr. S. als deren Begriff aufstellt, so giebt uns doch die obige Stelle Zeugnis von dem, was fr. S. fich unter katholischer Kirche vorstellt, und barberlebe nunmehr als Prof. ber Dogmatik zur kathol. Facultät nach Marburg berufen worden, so the gigdone Borstellung vom wahrhaft Katholischen mochen, so the ich von ber gerugen von wahrhaft Katholischen mit gene in bester statholischen worden, so the gene mit generen wohl auch nach Marburg berufen worden, so the gigdone Borstellung vom wahrhaft Katholischen hegen mögen. —

nd unter mancherlei Wölfern offenbar wurde, das ift es, was or Allem Noth thut \*). — Es ift endlich Zeit, die Welt zu berzeugen, daß der ächt-religisfe Sinn auch außerhalb ines an sichließenden, eng begrenzten Dogmenglaubens Mege und Gedeihen erhalten kann; daß die Beschaffenheit feier Religissität den Einzelnen charafterisster, nicht aber die ofitive Religion, in der er geboren ist. — Nur der Wahn k gefährlich, und nur die Täuschung sucht das Dunkel; aber is Wahrheit muß endlich obstegen;" an sie "ist das Neich er Gerechtigkeit, des Friedens und der Liebe unauflöslich geertet. "-

129

Das Schriftchen felbst bezeichnet I. ben "Urfprung und Standpunft" der Philalethen im Wefentlichen auf folgende Beife:

1) Die Gemeinde derselben bestehe "ans Personen, welche von der Nothwendigkeit einer religios = tirchlichen Gemeinschaft, is Pftegerin aller hoheren menschlichen Angelegenheiten, durch= vrangen, sich dennoch zu keiner der bisherigen Kirchen (d. h. u den samm tlichen Dogmen irgend einer Kirche) bekennen vonnten."

2) "Die Semeinde halt fich zu ihrem Jufammentreten berechtigt und verpflichtet: a) weil fie die unbeschränktefte Freiheit des Bekenntniffes fur bas erste unveräußerliche Recht es Menschen halt; b) weil ihr die strengste Babrhafigteit, Neinheit und Gaugheit der Gefinnung als das erste Erforderniß alles religiofen Strebens gilt u. f. w. "-

3) "Die Philalethen halten fich verpflichtet, Jedermann Das Recht der vollkommensten Gewiffensfreiheit einzuräumen, bas fie für fich in Aufpruch uchmen. — Indem fie die Wahr-

\*) Diejer Gebanke und diejes Streben liegt allen ausgezeichneten Leifungen der neueren Zeit im Gebiete der Religionsphilosophie zu Grund, und darafterisste fie evenso, wie ein ähnläcks Streben furz vor und nach Sprifti Sedurt sich in ben edleren Geistern regte. Die Stoiker wie bie Reuplatoniker, Sicero wie Philo, suchten die erstarrten Formen zu verstächtigen und das vermeintlich ober angeblich ihnen zu Srund liegenbe Allg emeine hervorzuheben. In gleichem Sinne, aber mit belieren Bewuistieven und gereistem Geisten ueberlieferung. Schon Kant weissgate (Rel. innerd. des Grenzen der Vernunft) S. 130: "der allmächtige Uebergang ben Kirchenstaubens zur Alleinherrichaft des reinen Religions ( ober Vernunft=) Claubens ist die Annäherung des Reichs Gottes; " und auf feine Weise Fichte (Staatslehre S. 144.): "das ist der Fortgang ver Berbuckter, das vergeistigung verschen arbeiteten aber, wenn auch auf verschiedene Beise, Vico, her der Staat, Fichte, Görres, Areuzer, be is Mennais, Benzen, Kant, Fichte, Görres, Areuzer, be is Mennais, Benzen, Kant, die Schute St. Simon's, Baltancheu, f. w. beit als bas bochfte Gut ertennen, geben fie jugleich su, daß es dem Menschen nur vergonnt ift, Diefelbe anucherungeweife und stufenweise zu begreifen" (G. 9 - 12).

Dann folgt II. das "religiofe Betenntniß," wonach juvorderft: "Sewiffen und Vernunft" die "Quellen ber Sottesertenntniß" find, welche aber mangeregt und auf das Sottliche bingeführt werden durch bie Betrachtung ber Datur und der menschlichen Gefchicte in der Beltgeschichte und im Leben des Einzelnen." 216 Grundwahrheiten der Religion werden demnacht folgende hervorgehoben \*):

1) "Sott ift der Geift des Universums, ewiger Urgrund alles Senns, Inbegriff aller Bollfommenheit, Urheber und Lenfer des Beltalls. Sein Befen ift Einheit, Babrheit, Liebe."

2) "Der Menschengeist ift gottlicher Natur; er ift unvergänglich. Die Gehnfucht. nach bem Gottlichen liegt in feinem Gemuthe, das Forfchen nach dem Gottlichen ift ihm Bedurfniß, das Streben nach dem Gottlichen liegt in feiner Kraft." ---

3) "Der Mensch bildet den Uebergang von den thierischfinnlichen ju den reingeistigen Befen." - Geine Bestimmung ift harmonifche Berfchmelzung bes Gottlichen mit bem Irdifchen in feiner Ratur und in feinem Leben und dadurch erlangte Gottfeligfeit."

4) "Der Rampf, welcher mit diefem Verbindungsproces verfnupft ift, erscheint als ein Rampf des Guten mit bem 36fen." "In der Behauptung der herrschaft "des Guten" be-fteht die Lugeud. — Das Bose trägt den Reim der Bernichtung-bie Strafe - in fich felbft. "- "Bermittelt aber wird der Rampf durch die Religion."

5) "Soll die Religion dem Menschen feine Bestimmung erreichen helfen, fo muffen ihre Lehren von der Bernunft begriffen werden, fie muffen, das Gemuth burchbringend, lebenbige Empfindung; und durch das gange Leben bewährt und bethatigt, Birflichkeit werden." ---

6) "Ihre erfte Forderung in Beziehung anf das Berbaltnif des Menschen ju Gott ift: die innigfte Liebe, Ergebung, Berehrung."

7) "Soll das Gottliche fich im ganzen Leben wirkfam zeigen, fo muß eine immerwährende Berbindung und Beziehung zwischen dem Menschen und Gott bestehen und lebendig erhalten werden. - hierzu dient vorzugsweise die Berbindung

1.1

\*) Um bie Ueberficht ju erleichtern, geben wir bie hauptfage, jeboch zum Sheil anders geordnet, als fie in bem Schriftgen finde

. a.

Í

burch bie Kirche und bie burch biefelbe geförderte Gottesverehrung" - (G. 12 - 15).

In demfelben Geiffe werben dann III. in ber letten Ubtheilung, nreligibfes Leben ":

1) als Grundlagen der Sittenlehre angegeben: a) "Anerkennung der Selbstständigkeit in Freiheit aller Menfchen; b) allgemeine Menschenliebe; o) unbedingte Unterwerfung unter das (Gewiffensfreiheit gestattende \*)) Staatsgesey."

2) Werden die Grund züge einer Verfaffung der Rirche aufgestellt; wonach die Angelegenheiten der Gemeinde von einem, von ihr gewählten Gemeinderath und Gemeindeausfchuß verwaltet werden follen, von denen jedoch auf die Allgemeinde Berufung gestattet wird. Ein Theil jener Behorden foll für gemeinfame Jugenderziehung, der andere für die gemeinfame Gottesverehrung forgen. —

3) Hinsichtlich der Erziehung sey hanptsächlich zu achten: a) "auf Beförderung des religiofen Lebens; b) auf harmonische Entwickelung der körperlichen und geistigen Kräfte des Menschen; c) auf Lauglichmachung zum besonderen Beruf; d) auf die Auforderungen des Staates. "-

4) Die Gottesverehrung foll bestehen ,, aus stiller Anbacht, Gesang ber Semeinde, Gebet des Geistlichen und von bemselben anzustellender erbaulicher Betrachtung, und foll regelmäßig gehalten werden am siebenten Wochen = oder Ruhetage und an den Feiertagen, nämlich am Fest des Gewissens (Bußtag), Neujahrstag, an den vier Natursesten, Stiftungstag und an ben Staatssfestagen. —

5) Als "religiofen Ritus" für die wichtigsten Momente bes Privatlebens fest die Rirche ein:

a) Feierliche Namengebung der Neugeborenen; b) Aufnahme in die Gemeinde; c) Trauung; d) Chescheidung; e) Beerdigungsfeier, f) Eidesleistung — (G, 15 — 21),

") In bem Bücklein heißt es S. 16: "Es ift irreligids, in einem Staate anfälfig zu feyn, beffen Gefege mit unfern religidsen Grundfähen im Widerpruche stehen, und in denen namentlich teine Sewisspruche stehen, und in denen namentlich teine Sewisspruche stehen der gebeine unstehen von Beabrhat zwar etwas puristisch; bedent man aber, daß in einem solchen Staate der Philaleth zur Verstehlung genöthigt wäre, der Nuch Auf ig keit als erste Bedingung seines religiden tebens ansieht, so erschent zum Märtyrer der Pflicht ausgesprochen werden, daß man sich in einem Staate zum Märtyrer der Babrheit machen lasse, wern andere Staaten offen stehen, in denen man feines Slau verstehlichen verschieder, um verurtheitt hatte, so folgte er hiermit nicht einem allgemeinen Pflichtgebet, sonst beder zu leeren, zu dem die Intoleranz der Sensis ihn verurtheitt hatte, solgte er hiermit nicht einem allgemeinen Pflichtgebet, sonst eine Beite wert Genaus ihn antrieb.

9 \*

Dies nun ift bas Wefentlichfte, was uns bis jest von bem Bereine ber Bahrheitsfreunde befannt geworden ift, und wenn auch der Entwurf einer Bittschrift bei weiten nicht alle hauptmomente der Sache berührt und namentlich die Bitte felbit zu unbeftimmt geblieben, eben fo, wenn die demnachft aufgestellten Orundfate nur als eine fluchtige Stigge angefeben werden tonnen, hinfichtlich welcher gar Danches ju erinnen ware, fo verdient boch die Gefinnung, welche fich in beiden Schriftchen ausspricht, die bochste Uchtung, da fie die erfte Bedingung einer allgemeinen religiofen Reformation ift, uber beren Rothwendigkeit bei der Uebermehrheit derjenigen, Die jur Theilnahme am allgemeinen Leben erwacht find, nicht wohl ein Biveifel obwalten durfte. Immerhin wird daher auch den Babebeitsfreunden der Ruhm bleiben, daß fie die Erften maren, melche vereint als eine allgemeinere Thatfache ausgesprochen, mas ichon fo oft von Einzelnen eingeftanden, und daß fte ein Recht in Unfpruch genommen, beffen Gewährung ung 46. ligen Mißstanden abhelfen wurde. Denn nicht ju lauguen ift, daß gegenwärtig, wo nur die wenigen Rirchen ftaatlich anerfannt find, beren offentlich gultige Glaubensbefenntniffe früheren Jahrhunderten angehoren \*), Ungablige unwiffentlich ganz Underes glauben und lehren, als was fie jenen Symbo-ten zufolge glauben follten, während Andere wiffentlich jur Verstellung, ja daß fogar nicht Benige zu jefuitischen Berfpre-chungen und zu Schwuren mit Mentalrefervationen veranlaßt werden, wodurch bann entweder die Lehrer oder die Lehre, ober auch beide in Migachtung tommen, und jene Unwahrhaftigfeit aus der Rirche auch in die Saufer dringt, bie alles Bertrauen auflofet und das Leben durch wechfelfeitige Bearge wöhnung verpestet. ---

Bevor wir jedoch ein Beiteres über diefe bochft wichtige Angelegenheit bemerten, haben wir noch das Rabere von fenen anderen Vereine anzugeben, welcher bald nach dem dur Philip lethen noch in demfelben Jahre in Sachfen fich gebildet, und namentlich in Beziehung auf die rom. . tath. Rirche eine guoßere

lich 127 Katholifen in Dresden zufammengefunden ; melche,

:. .

<sup>\*)</sup> Dan vergleiche zum Beifpiel bie 18te Aufl. des tath. Ratechismus von Bas, mit bem tribentinifch=romifchen, und ben nächften beften proteftantifden mit bem großen Rat. Euthers; eben fo bas elig fli: ge tribentinifde Symbolum mit bem Glaubensbetenning. mit Sailers Schriften zu Grunde liegt, und bas öffentlich anerkannte euge burgifche Symbolum mit den Glaubensbetenntniffen fo mancher neuer bings zur proteft. Rirche Uebergetretenen! -

dem cauonischen Wächter zufolge, der festen Meinung find:

"Die tathol. Kirche durfen nicht länger eine romischpabstliche feyn, sondern muffe, was sie früher gewesen, eine tatholisch-driftliche werden; auch der Pabst soll daher nur bas seyn, was er einst war: Bischof von Nom. Mit diefer Ubhängigkeit vom Pabste werde und muffe auch ihr Widerfireben gegen das Vernunft - und Sittengeset, gegen Bibel- und Christenthum, gegen die Freiheiten der Vegierungen wegfallen; erst dann könne sie, als eine wahrhaft. christliche Kirche, den Zweck der Menschheit mit beförbern helsen, den sie offenhar hemme \*)."

Naher bestimmt, findet sich diese reformatorische Absicht in einem "Vorwort zu der fünstigen Grundlegung der allgemeinen oder rein=tatholisch-christlichen Kirche Sach sens, vielleicht auch des übrigen Deutschlands u. s. w.," welches am 13. Febr. d. J. geschrieben, Namens jener 127 in der bereits angeführten Schrift sich abgebruckt findet\*\*). "Allen denen," heißt es daselbst, "denen es mit der ewigen Seligkeit, nach unserm Begriff: Befreundung, Uebereinstimmung und endlich Einheit des innersten Bewußtschung oder der sich selbst bewußten Vernunst, mit der ewigen Wahrheit, als der ewig sich selbst gleichen, unendlichen Liebe und einer, diese möglicht fördernden, also wahrhaft seligmachenden Kirche, Ernst ist, geben wir nächstem zugleich zu bedenten: daß besonders diese hochwichtige Angelegenheit es war,

<sup>\*)</sup> E. Die große Einheit ber CXXVII antiromischen Kas tholiken in Dresden 2c., Leipzig, in Commiss. bei Gleditsch 1831. E. 19. — Wenn ebend. S. 20 zur Begründung des Obigen behauptet wird, "es sey nur pabstt. An maßung und Herrschungen für allein wahr und alleinseltuch und bie Lehre nach seinen Verstügungen für allein wahr und alleinseltuch und bie Lehre nach seinen Verstügungen für allein wahr und alleinseltuch und betrefügungen für allein wahr und alleinseltuch ebedutenden Beschräungen zugestehen. Wir möchten vielmehr diesen Sag gerade umtehren und behaupten, daß der Pabst durch die altkatholische Echre von der alleinstigmachenden Eigenschaft ber Kirche zu jenem An sehen gelangt sey und gelangen konnte, welches in seinen, wie in jedes Menschen Sacht werden konnte. Rut jenes Alleinseltung au einem Mittel schollt der Aperschuhrt, auch zu Annasungen hinführen und zu einem Mittel schollt der verschlicht werden konnte. Rut jenes Alleinstellt an und vollends von heren nund zu Annasungen binführen und zu einem Mittel schollt der verschlicht verben konnte. Stur jenes Altullian und vollends von Hieronym us und Augustin in voller Echarfe ausgesprochen worden, machte die Einheit der Kirche zur beiligten Angelegenheit; nur die Forderung der Einheit machte die ftreng monarchische Sitt ohen verschaftung unentbehrlich, nur biese konnte sogar auf lange Zeit in pabsfliche espotie ausarten, weil selbst biese fich noch als Mittel zur Aufrechtaltung der Einheit und zur Bertilgung umseligmachenen Slaubens irgendwie rechtfertigen ließ. —

<sup>\*\*)</sup> G. Ebend, G. 28 ff. und G. 46.

welche uns, bei immer größer werdendem Biderfpruch ber Biffenschaften und bes Lebens mit dem gangbaren religiofen Glauben und ber machfenden Entzweiung des Gewiffens mit den Satungen und Lehren Roms und ber Jefuiten in der letten Stunde des 31. Octobers, jur Berathung und bei der ertannten Unmöglichfeit einer zeitgemäßen Reform von Rom aus, ju Entschluß und That aufrief." Denn, fagen fie weiter (G. 33): "was den Menschen mit feines Gleichen, mit der Belt und mit dem ewig Unendlichen, Liebenden, Schaffenden und Wirkenden auf's Innigfte verbinden muß, biefes Simmel und Erbe verfnupfende Band, fucht man vergebe lich in unferer Rirche, und das ift die Religion Chrifti, die Religion des dentenden Geiftes, mit ihrer Lochter, ber "Sittlichfeit und Lugend, " und dem aus beiden hervorgebenden "Recht" und den ihm entfprechenden "Pflichten." "Ronnte die Einheit," fragen fie S. 37, "butch den bloßen Streit ber Theologen, durch das oft mehr als unverständige, eitle und lieblofe Bezant der Dogmatifer und der orthodoren Priefter aller Partheien errungen werden ?" - "Und werden feloft ben Mindergebildeten die veralteten vernunftwidrigen Dogmen auf Die Dauer wohl noch genugen, ba fie das Beispiel des Umglaubens ober ber Seuchelei und den Biderfpruch bes Lebens und der Lehre felbft, faft täglich vor Augen haben?"

Da nun "die Meisten etwas Höheres, mit der gewonnenen Weltansicht Uebereinstimmendes wollen, wornach der Mensch im Leben hinschauen und Einheit und Ruhe finden könne," so wird mit Recht (S. 38) als "das Wünschenswertheste und Nöthwendigste" anerkannt: "Wahrheit in Gesinnung, Wort und That, religios=sittliche Einheit und sonach ein fester Halt in den Gemuthern neben oder in Vereinigung mit der ftets fortschreitenden Entwickelung des Verstandes und der Vernunst;" ein Ziel, zu welchem weder das Prineip der relig. Geistesunsreiheit, noch die Unsehlarkeit des Pabstes zc., "sondern nächst dem beharrlichen Muthe, der Weisheit und der Kraft, einzig und allein eine tiefe Forschung und ernste, besonnene Prüfung zu führen vermöge."

Den hier angedeuteten Bunfchen und Ubsichten des Bereines zu entsprechen, überreichte ihm ein "chriftlicher Geiftlicher die in Druck gegebenen Grundzüge der rein=tath.-chriftl. Rirche zunächst in Sachfen und Schlesien \*)," in welchen derfelbe, mit steter Bezugnahme auf Schriftstellen, in einem ersten Capitel die Fundamentalglaubenssäte, im zweiten die hauptbestimmungen des Cultus, im dritten die Grund-

<sup>\*)</sup> Dresden und Leipzig in der Arnold'schen Buchhandlung 1831. 8. 30 G. G.

juge einer Rirchenverfaffung fchlicht und einfach und mit verständiger Auswahl aufstellte. Dbaleich aber alles fpeci= fifch Romifch = oder Pabfilichtatholifche barin ausbrudlich ober mittelbar befeitigt, und in ber Sache felbft fogar über ben Ratholicismus ber ersten driftlichen Jahrhunderte, mit= bin auch über die Symbole der Reformation hinausgegangen. war, fo fanden fich boch auch noch mehrere Beftimmungen darin, deren Unnahme die neue Rirche nicht über die Beschrantt= beit ber Ochriftglaubigen und bie Unvermeidlichfeit innes ren Zwiefpaltes erhoben haben wurde. Wenn es namlich §. 6. beißt: "die Glieder ber rein=tath. chriftl. Kirche glauben an Die bobere, gottliche Ratur Chrifti," fo ift bamit entweder nur bas jedem Denfchen eingeborene Gottliche, (ber euqvrog Loyog) gemeint, als dasjenige, was in Jedem über das Irdifche und Endliche gur herrschaft gelangen foll, und bann ift Diefer Glaubensartitel überfluffig und ju unbestimmt, ober es foll damit eine Datur bezeichnet werden, welche mefent= lich hoher ware, als bas Gottliche im Deufchen, und bann ware einestheils bas ausschließend Ratholifche von Deuem anertannt, anderutheils, wie dies auch burch die alte Rirden= lehre geschehen, die hochste Wahrheit der christlichen Lehre verläugnet, daß nämlich alle Denfchen eben fo mit Gott einig, alfo Gottmenschen werben tonnen, wenn fie, wie Chriffus, gottgehorfam leben und leiden, lieben und wirfen, wie umgetehrt auch bas Refultat einer unbefangenen hiftorifchen und philosophischen Rritit Damit ignorirt fchiene, wonach in ber Lehre und Geschichte Chrifti neben bem gottlich ewigen Element auch ein irbifch zeitliches fich vorfindet. - Ebenfo, wenn es §. 40. heißt: "die rein= fath. chriftl. Rinche gewährt allen ihren Gliedern Glaubens = und Gewiffensfreiheit, b. h. fie ge= fattet einem Jeden, über Lehrfatte, binfichtlich derer die Musfprude ber Schrift eine verschiedene Ausles gung julaffen\*), feiner eigenen Ueberzeugung ju folgen," fo ift, abgesehen von ber Unfchicflichteit ber Ausbructe von ge= wahren und gestatten, auch bier wieder entweder nichts oder ju viel gefagt. nichts, infofern man babei zugeben wollte, baß jeder Ausspruch der beil. Schrift eine verschiedene Auslegung zulaffe; ju viel, wenn man, wie es boch wohl die Deinung bes Berfaffers war, meint, baß fich vollig unzweidentige 2us=

\*) Einestheils unbestimmter, anderntheils noch befchränkender heißt es in §. 9.: "Sie glauben, daß die Schriften des N. T. allein als eine fichere Erkenntnißquelle der Geschichte und Behre zc. Jesu zu des trachten, und daß nach ihren deutlichsten und mit dem Geiste des gangen Evang. am meisten übereinstimmenden Aussprüchen aller religide Glaube festgeset, alle rel. Streitigkeiten geschlichtet und alle kirchlichen Dinge geordnet werden mussien."

Diefes namlich wurde fpruche in der heil. Schrift vorfinden. unvermeidlich, wie es schon zweimal in der chriftlichen Rirche geschehen, jur Feststellung einer immer großeren Ungabl von Ausfprüchen, die von der Mehrheit fur unzweideutig gehalten wurben, hinführen; überhaupt aber mare damit der beil. Schrift, als folcher, eine Autoritat zuerfannt, welche die neuefte Beit, des jahrtaufendlangen Autoritätentampfes mude, nur dem an und fur und durch fich ertennbar und empfindber Bahren, Rechten, Guten und Schonen zugefteht. -Glaubt der achte rom. - fath. Rirchling der beil. Ochrift, nur weil und fowcit die Rirche es ihm gebietet, fo glaubt ber achte protestantische Schriftglaubige eine Religionslehre nur, weil und foweit die Schrift fie lehrt; derjenige hingegen, der fich ju den Grundfagen befennt, die dem Borhergehenden nach, von bem Berein der 127 ausgesprochen worden find, glaubt ber Schrift nur, weil und foweit fich ein Ausspruch derfelben ber Rritif als acht erwiesen, und nimmt einen folchen als acht en wiefenen Ausspruch nur dann und beshalb als , allgemeingultige Religionswahrheit" an, wann und weit Diefelbe fich der Dernunft als allgemein zwechmaßig bewährt hat. - Darum tonnen folche Vernunftglaubige auch nicht mit bem Verfaffer der Grundzüge unbedingt als ihren Glanben aussprechen, "daß Chrifti Lehren, Thaten und Schickfale in den Buchern des Neuen Testaments getren und glaub war-Dig aufgezeichnet worden fenen (§. 8.);" denn ein folches 3m geftandniß murde fich auf teine Weife vor dem Nichterftuhl mif fenschaftlicher Rritit und der diefelbe leitenden Vernunft rechtfertigen laffen. -

Hieraus erklären wir uns denn auch, daß der Dresduer Berein jene "Grundzüge" zwar "als einen redlichen Beitrag ju ber angeregten Reform betrachtet" und "im Allgemeinen sebe Bielem davon seine Beistimmung gegeben," aber zugleich dem Bfr. bemerklich gemacht hat: "daß, wenn die neu zu begrünbende Rirche dereinst in Wahrheit den Namen der all gemeinchriftlich en führen, und herz und Geist der Geringsten" wie ber hochstigebildeten "mit gleicher Liebe und Verehrung erfüllen, beseligen und festhalten," "wenn sie das Ewig-Un endliche, die wahrhafte Religion, zu ihrem Inhalte haben soll," daß alsbann der Berein streben muffe, die Rirche "noch um eine Stufe hoher zu erheben," als dies in den Grundzügen geschehen \*).

Birflich hatten die Bereinten bereits unterm 7. Dec. v. J. öffentlich erklärt: "daß Chriftus (zwar) ihrer Aller Ideal in Lehre und That, "aber daß fie "als wefentlich anerkennen 1) nur die, auf der hochten Vernunft, dem Erhaben-

<sup>\*)</sup> S. "bie große Einheit 2c. " S. 39 - 41.

juge einer Rirchenderfassung schlicht und einfach und mit wetstandiger Auswahl aufstellte. Dogleich aber alles fpecififc Romifch- ober Dabftlichtatholifche darin ausdrudlich oder mittelbar befeitigt, und in der Sache felbft fogar: über den Ratholicismus der ersten driftlichen Jahrhunderte, mit= hin auch über die Symbole der Reformation hinausgegangen. war, fo fanden fich boch auch noch mehrere Bestimmungen darin, deren Annahme die neue Rirche nicht über die Beschränktbeit der Schriftglaubigen und die Unvermeidlichkeit innes ren Zwiefpaltes erhoben haben wurde. Wenn es nämlich §. 6. heißt: "die Glieder der rein=kath. christl. Kirche glauben an die hohere, gottliche Ratur Christi," fo ift damit ent= weder nur das jedem Menschen eingeborene Sottliche, (der eugvros Loyos) gemeint, als dasjenige, was in Jedem uber das Irdifche und Endliche jur herrschaft gelangen foll, und bann ift diefer Glaubensartitel überfluffig und ju unbeftimmt, oder es foll damit eine Matur bezeichnet, werden, welche wefent= lich hoher ware, als das Gottliche im Menschen, und dannware einestheils das ausschließend Ratholifche von Neuem auertannt, anderntheils, wie dies auch durch die alte Rirchens lehre geschehen, die hochste Bahrheit der chriftlichen Lebre. verläugnet, daß nämlich alle Menfchen eben fo mit Gott einig, alfo Gottmensichen werden tonnen, wenn fie, wie Chriftus, gottgehorfam leben und leiden, lieben und wirken, wie umgetehrt auch das Refultat einer unbefangenen biftorischen und. philosophischen Kritik damit ignorirt schiene, wonach in der Lehre und Geschichte Christi neben dem gottlich ewigen Element auch ein irdisch zeitliches fich vorfindet. - Ebenso, wenn es S. 40. heißt: "die rein=tath. chriftl. Rirche gewährt allen ihren Gliedern Glaubens= und Gewiffensfreiheit, b. h. fie gefattet einem Jeden, über Lehrfäße, hin fichtlich derer die Ausspruche der Schrift eine verschiedene Auslegung zulaffen\*), feiner eigenen Ueberzeugung zu folgen," fo ift, abgesehen von der Unschicklichkeit der Ausdrucke von gemähren und gestatten, auch hier wieder entweder nichts oder ju viel gefagt. Nichts, infofern man dabei zugeben wollte, daß jeder Ausspruch der heil. Schrift eine verschiedene Auslegung julaffe; zu viel, wenn man, wie es doch wohl die Meinung bes Verfaffers war, meint, daß fich vollig unzweideutige Aus-

<sup>\*)</sup> Einestheils unbestimmter, anderntheils noch beschränkender heißt es in §. 9.: "Gie glauben, daß die Schriften des N. T. allein als eine sichere Erkenntnisquelle der Geschichte und Lehre zc. Jesu zu betrachten, und daß nach ihren deutlich sten und mit dem Geiste des ganzen Evang. am meisten übereinstimmenden Aussprüchen aller religidse Glaube festgeset, alle rel. Streitigkeiten geschlichtet und alle kirchlichen Dinge geordnet werden muffen."

Babrheit, ans welchem bie beiden Bereine nothwendia bervorgegangen, jest tiefer als jemals von Ullen empfunden, welchen die Berehrung Gottes im Geift und in der Babrheit. welchen das mabrhafte Seil der Menfcheit wirflich am herzen liegt. Die Geschichte hat gezeigt, daß die Syfteme ber religiofen Bahrheit, wie fie ju Augsburg, Trient, ju Genf und London im fechjehnten Jahrhundert aufgestellt worden find, schon gleich nach deren Bekanntmachung dem rasch fortschreitenden Europa nicht genugt haben. Bahrend aber diefe Onfteme außerlich unverändert, und als folche öffentlich als die alleinanerkannten festgefest blieben, ift das gebildete Europa in brei Jahrhunderten weiter fortgeschritten, als vorher in drei Jahrtausenden. Da indeffen jene Systeme in alle zeitlichen Berhaltniffe verwebt und hierdurch die irdifchen Jutereffen nicht blos fammtlicher geiftlichen, fondern auch großentheils der weltlichen Machthaber an die unerschutterliche Aufrechthaltung eben jener Syfteme gefnupft waren, fo find diefelben auch bann noch fteben geblieben, als diejenigen, beren zeitlicher Bortheil ihren Fortbestand erheischte, großentheils zu abweichenden. Ueberzeugungen gelangt waren. Die daber Unfangs nur einzelne freiere Denter, fpater immer mehrere, zulest faft alle in gendwie Gebildete den bestehenden Rirchensnftemen entfremdet und in Beziehung auf diefelben mehr oder weniger, entweder zur Berftellung ihrer Ueberzeugungen, oder jur Entftellung und Verdeutung der firchlichen Lehre hingetrieben worden find, fo haben in der neuesten Zeit felbst die geiftlichen und weltlichen Machthaber, um nur noch irgendwie ihre Ge-walt behaupten zu tonnen, fich zu jener halbheit und Doppelgungigteit verstehen muffen, burch welche dann der fruber nur theoretische Biderspruch der wirflichen gegen die autoritatifch festgefeste Bahrheit, nunmehr auch ju einem prattie fchen Widerftreit der neueren und der alteren Grundfaße acworden ift. Bie jedoch bie materielle Beschränftheit und theils weise Unwahrheit der firchlichen Syfteme jur formellen Unwahrhaftigkeit, fo hat nun die überhandnehmende Unwahrhaftigkeit wieder zum Bedurfniß und zur Forderung der Bahrheit und Bahrhaftigkeit hingeführt, und diejenigen verdienen den lebhafteften Dant und die allgemeinfte achtende Unerkennung, welche fich vereinigt haben, um die allgemeinere Befriedigung jenes beiligen Bedurfniffes vorzubreiten und felbft fchon theilweife ju verwirklichen. .

Hiermit find wir aber an dem Ziele angelangt, welches wir uns Eingangs dieses Vorwortes vorgesteckt hatten. Nachdem wir nämlich durch Hinweisung auf die Rirchengeschichte aufgezeigt haben, wie die römisch = fatholische Rirche allmählig zu bem ges worden, was sie gegenwärtig ift, nachdem wir die Erundzüge ihres Systemes in ihrer wesentlichen, formellen Folgerichtigkeit aufgestellt und durch die amtlichen Erklärungen der letzten fünf Pühlte dargethan haben, daß das geschichtlich und folgerichtig entstandene System des römischen Ratholicismus auch noch in den neuesten Beiten von der römischen Mutters und Meisterfirche durch den Pabst, als durch ihr rechtmäßiges Organ, als das alleinwahre und alleinseligmachende, furz, als das ächts römisch = fatholische befannt wird, so hat sich und beneicht aus dieses dast zwim. kath. System in Deutschland sich bereits vollig überlebt hat, und das wir befugt waren, die Letztachen, über welche wir in den nachsolgenden Ubhandlungen so wie in diesem Vorworte berichtet, als die letzten Dinge der romisch = fathol. Kirche in Deutschland zu bezeichnen.

139

Bie aber die abfallenden Früchte einer Pflanze nur badurch als die letzten Dinge ihres Jahrlebens anzuschen sind, daß sie den reifen Samen verselben enthalten, und wie diese letzten Dinge nur dann auch ihr Ende erreicht haben, wenn der reife Same bereits Burzel geschlagen und grünende Blätter getrieben, so gilt dasselbe auch von dem Lebensverlauf der grosken geschichtlichen Organismen der Kirchen und Staaten. Wir durfen daher um so beruhigter von der abscheidenden und theils weis schon abgeschiedenen römischen Kirchen Löschieden noch nur nicht nur rings umher die zahlreichen reformirten Kirchen vurzeln, grünen, blühen und fruchten, sondern auch in zwei beutschen Bereinen bereits die Samen aufgehen sahen, welche auf den Gipfeln, sowohl der roms als der schrieftaubigen Kirchen im Sturme der Zeiten und im ewigen Sonnenschein der Wahrheit gereist sind.

Mögen denn auch diefe Zeilen freundlich als ein wohlgemeinter Versuch aufgenommen werden, nach dem Maaß der uns verliehenen Kräfte zur Erkenntniß der Wahr heit, zur Stiftung des Friedens und zur Begründung des Reiches Gottes beizutragen, in welchem alle Menschen sich als seine Kinder erkennen, sich als Brüder einander achten und lieben und nur in der innigsten Vereinigung unter sich und mit Gott die höchste, nichts ausschliefende und darum vollfommenste Seligseit finden sollen und werden.

Die Menschheit ift aus dem Einigen Gotte in dem ersten gottlichen Menschenpaare als Krone feiner Schöpfung hervorgegangen. Einheit ist ursprung, Einigkeit, freie Wiedervereinigung mit ihrem Schöpfer ist das Endziel ihres Lebens. Sich besondernd in Familien, Stämme, Völker, Staaten und Kirchen, um die unendlichen Kräfte und Anlagen zur Ausführung, um die unjähligen Momente der göttlichen Idee zur Verwirklichung zu

bringen, frebt fie feit Chriffi Beburt jur wechfelfeitigen Ansaleis chung und zur Berfohnung: aller Feindichaften zurich. Sim Gros fen wie im Aleinen geht bas Urfprungliche querft in Die Bielbeit, Dannigfaltigfelt und Befonderung, in Berichiedenheit, Gegenfas und felbft: in Biderfpruch und Feindschaft uber. Aber in ber fcharfften und: barteften Spannung erzeugt fich Unrube, Angf und Qual. In ber Roth der Erbitterung und im gener des Bornes gebiert fich ber Durft nach Verfohnung, die Sehnfucht mich ber urfprünglichen Einheit, und Alles drangt und arbeitet und ringt nach Befriedung. Und wie die Menschheit in jeder Beit, ju jeder Stunde bem herzen Gottes gleich nabe liegt, auch wenn fie ihn gamy aus den Augen verloren zu haben fcheint, fo maltet die Borfehung auch immer gleich hulfreich zur Ausführung ihres ewigen Planes. Die Sonne der Liebe geht niemals in ihr rent Reiche unter, und wenn Mitternacht über uns hereingebrochen scheint, fo leuchtet fie both noch fort, zunachft unferen fernen Mitmenschen, dann aber, um auch uber uns einen neuen, berrlichen Morgen beraufzuführen! Go fendet fie, wenn Bolter, wenn Rirchen fich besondert und geschieden haben, querft weltliche Eroberer, um die Getrennten fich wieder nabe an brinaen. So vereinet fle Die einander Mabegebrachten durch geiftige, oder auch geiftliche Eroberer, unter gleicher Sprache, unter gleichen Gefeßen und außeren Kormen, bis endlich bie volle Sonne ber Bahrheit über ihnen aufgeht und in ihren Bergen das himmlis sche, unauslöschliche Feuer der wahren Liebe entrundet. Dann erbauet die Menschheit unter dem fegnenden Scheine der emigen Liebessonne fich zum einigen Lempel Gottes, und Die Schmerzen ber letten Dinge und des jungften Berichtes werden vergeffen aber ber unaussprechlichen Bonne bes himmlifchen Reiches, in welchem nur Ein Birt fenn wird und Eine Beerde, der Einige Schöpfer und Bater und feine beiligen und gebeiligten Rinder. -

· · · • ·

in Frage gestellt, "ob der hier berührten Aufgade von allen Hirten und Dberhirten genägt worden sey oder jest genägt werde; " und der Verfasser will "keineswegs behaupten, ob die letteren durchgängig für Organe gesorgt haben, die, selbst er= leuchtet, die finstere Menschheit zu erleuchten vermögen." — Wird aber dieses zugegeben, wie fann es dann als Perfection ver dreisstuss betrachtet werden, daß er die Neinerhaltung ver christlichen Lehre ausschließlich einem Stande überläßt, von welchem die Gemeinde nicht die Gewißheit haben fann, wirtslich die reine Lehre zu überkommen, besonders da die geitlis chen Interessen, oder benselben gar widersprechen? — Wer bürgt uns also dasse, dass dogma von der Imperfectibilität ber Kirchenlehre eine reine christliche Lehre fen?

147

Es wird ferner 2) hinfichtlich des (fogenannten) außern Cultus (G. 55) in Frage gestellt, ,ob man nicht Urbeiter in ben Weinberg des herrn gestellt habe und noch ftelle, Die, felbft unbefannt mit bem Geifte bes außern Enltus, ben= felben andy nicht ju beuten und aufzufchließen vermögen;" und nob auf Diefe Beije nicht ber außere Cultus bei Debreren in ein leeres Formelmefen ansgeartet fen, bas einerfeits Un= glauben, anderfeits Aberglauben im Gefolge bat," und Die Beantwortung Diefer Fragen wird Jedem überlaffen, mwelcher mit bem Ratholicismus nur einigermaßen befannt ift. "- Das ift dann aber die Priefterweihe, wenn fie nicht auch ben Geift verleiht, welcher an feinen Früchten gu erfennen ift? Was ift ein Cultus, welcher nicht aus bem Sergen tommt und nicht auch vom Einfältigften verftanden wers ben muß?

Es wird eublich 3) rückfichtlich der "geiftlichen Polis jeianstalt" vom Verfasser (S. 58) nachdemerkt, er sen "weit entfernt, zu behanpten, die von "Zeit zu Zeit eingetretenen Veränderungen seinen auch Verbesserungen gewesen, es sen im Strafen und im Nachlassen (Indulgiren) der Strafen das rechte Raaß gehalten worden; vielmehr bekennen wir, das besonders in letzterer Hinschaft große Mißgriffe gemacht worden seyen." Er führt bei diesem Anlaß Zimmers Näge der zahllosen Indulgenzen und des Gebrauchs von äußerlicher Gewalt, id quod internae constitutioni Eeclesiae directe adversatur\*), an, wohl nicht bedenkend, daß, wenn man diese beiden Dinge, welche die ältesten, allgemeinsten und noch bestehenden Irrthümer der gesammten Hierarchie bezeichnen, verwirft oder tadelt, man hiermit den Rimbus der fatholischen Priesterschaft, auf welchen allein der Slaube an die Imperfecti-

\*) Theol. Christ. Part. III. p. 105.

.

## 

## 建立 化过度管理 化均衡

•,

, ,

ν.

bem Bater bervorgehenden beil. Geiftes ju betrachten fenen: fo findet man fich alsbald zur Frage veraulaßt, wodurch fich benn biefe Offenbarungemaffe als Unftalt unfers Schopfers erweife? Die bloge Derficherung, und wurde fie von gangen Bolfern und von Jahrhunderten angeboten, tann bier nicht ausreichen, wo einestheils gleiche Berficherungen von gabllofen Bongen , Braminen, Rabbinen und Ulema's gegeben werden, und wo es anderntheils gerade barauf antounnt, Diejenigen, welche ber blogen Berficherung nicht mehr blind= lings glauben, von bem Recht ju ubergeugen, welches ber Ratholicionus habe, fein Dogmengebaude fur imperfectibel ju halten und zu beclariren. Goll bas Gefchopf irgend ein Begebenes als Beranstaltung bes Ochopfers anertennen, fo muß es bem, auch ihm, vom Schopfer verlichenen Gefuhl und Geifte entfprechen; es muß fich in Eintracht jegen mit ber biefem Geifte eingebornen 3bee bes Schopfers. 200= burch aber fann biefe 3dee in uns erwecht und gegenwar= tig werden? Woonrch anders, als 1) burdy die Wahrnehmung ber Gefete, ber Dronung, ber Uebereinftimmung, ber innerlichen und außerlichen 3wectmaßigteit ber Gefchopfe ober ber fogen. natürlichen Dinge; dann 2) durch das eis gene Gelbftbewußtfenn einerfeits des Erichaffenfenns und anderfeits des Freigelaffenfenns \*), und 3) duech die Bahrnehmung, baß alles gefchichtlich Erscheinende bem Urfprunge nach ein Erschaffenes ober ein von oben Berliebenes ober Eroffnetes, ber Birtfamteit nach ein innerlich Freigelaffenes, außerlich burch die Weltordnung vielfach Beftimmtes und Burechtgewiefenes, daß alles Bergangene, alles geschichtlich Gegebene ber Gegenwart ober Bufunft auf zwiefache 2Beife forberlich ift oder boch fenn tann, indem es diefelbe entweder materiell bereichert, oder burch Erregung von Widerfpruch und Selbstithatigkeit ju eigener hoherer Productivitat antreibt. Die gesammte angerliche Matur, alle innerliche Untagen, alles Unwillfurliche in ber Geschichte find alfo ber Stoff, welchem wir Die 3dee des Schöpfers entnehmen tonnen, der fich felbft in un= ferm Gefuhl und Geift zu diefer hochften Unschauung fublimirt. Die nun, wenn man gerade barin die hochfte Gute des Echopfers erfennen mußte, daß er zwar burch die Unverbruch-lichteit ber Gefetse ber außern und immern Ratur Benfor außer Stand gefest hat, fich felbit ober die Welt außer= balb burchaus und auf eibig ju verderben; bennoch aber Tracker

\*) Schon bei Alanus ab insulis († 1203) in feiner Schrift: de Arte fid. cath., welche er Clemens III. zugeeignet, finden wir: (L. II. art. 14) Homini liberum arbitrium de necessitate justitiae erat conferendum.

T-MALLIN 113rd Bally

nunft gelebt haben, find Christen, wenn man fie auch für Utheöfften gehalten hat," wie 3. 3. Sofrates, heraklit u. a. \*). ----

Durchlieset man aber die Rachrede jener Vorrede, so ibset sich jenes Verwunderliche alsbald auf, da es sich auch denen, welche weder der Philosophie noch der Theologie höchste Warden erworben haben, aufdrängen muß, daß die vom Versasser vorgebrachten Erunde keine wahrhaftige, sondern nur Scheimgrunde sind, und daß die Vernuuft allerdings als Bidersachenin einer Schrift erscheinen muß, welche sich selbst so hänfig widerspricht.

Ebe wir jedoch in die Abhandlung felbst eingehen, können wir nun unfererfeits, mas den Litel betrifft, es nur munder lich finden, daß vom Ratholicismus als von einer Der fon, und zwar als von einer bereits befannten, gefpre. chen wird, ba jener Rame boch nur einer Ubftraction bei gelegt werden tann, und über den bestimmten Juhalt diefer 26. ftraction nicht füglich das Einverständniß vorausgeset werben barf, indem es noch nirgendwo bargethan worben, welches der gemeinschaftliche wirkliche Glaube der spanischen, gellicanifchen, Nord =, Sud =, Beft = und Dft = Deutschen, irlandie fchen und Dber = Mittel = und Unter = italienischen ac. tatholischen Rirchen fen. Ließe man jedoch das, bald breihundert Jahr alte, tridentinische Concilium als Rern jenes Glaubens gelten, fo ware die Litelfrage baburch noch nicht gerechtfertigt, ba ba mit nichts Underes gefragt wurde, als ob man es etiba ben Biolettismus eines Glafes zum Borwurf machen tonne, bas Diefes Glas bas Licht immer nur violett durchscheinen laffal

Wie dem auch fen, so berechtigt die als Ueberschrift enfgestellte Frage vor Allem zur Erwartung, daß die Schrift seihf mit Deutung des Ausdenachs Ratholicismus beginne, da nar ans der Darlegung deffelben sich beurtheilen ließe, od kink Bolltommenheit hinzugedacht werden durfe, tonne, musfe. An diefe Erörterung hatte dann der Beweis gefnäpft werden mussen, das der bargetegte Ratholicismus auch on irt bich, nämlich in den verschiedenen tatholischen Ländern, teinen Antheil an det hermeintlichen Perfectibilität des Christenthums nehmen wollte. Uber teiner von diefen beiden unabweislichsten Josderungen with entsprochen; sondern die Schrift mit folgenden Alfertionen eröffnet: "Das bas Ehriften thum (das christliche,

۲

<sup>\*\*)</sup> S. Justin, Mart. Apol. I. 14. — Echon biefer Ausfpruch ber ewigen Bernunft allein, wie er jedes vernünftige Geschäpf ansprechen und befriedigen muß, enthält die entschiedenste Briberiegung bes Dogma's ber Imperfectibilität, ba er, abgesehen von allem Uebrigen, zum wenigsen bie Abolition bes extra ecclession cash. nulla isalas frichert.

evangelische, patriftische, papistische, lutherische, calvinische, tridentinische oder eines der heutigen?) "unter allen Religionsformen, die uns die Geschichte bis jeht aufbewahrt hat, die vollfommenste sey, oder daß es relative Vollfommenheit besithe, darüber ist man jeht so ziemlich einverstanden. Db es aber abfolnt vollfommen sey, ist eine Frage, die häufiger verneint, als bejaht wird. Da es aber im Wefen des Ratholicismus liegt, an der abfoluten, objectiven Vollfommenheit des Christenthums festhaltend, alle Perfectibilitäts-Versuche als Neuerungen\*) von sich auszuschließen" u. f. w.

hiermit ware bann allerdings bie aufgestellte Frage alebald auf das bundigfte beantwortet. Denn wenn bas Musichlie= Ben aller Bervolltommnungs = Berfuche ichon im Befen bes Ratholicismus liegt, fo fann ihm freilich nicht zugemuthet werben, irgendwie an irgendwelcher objectiven Perfectibilität Untheil in nehmen, ba fein eriftirendes Etwas gegen fein eigenes Befen ju wirfen, ber Kryftall nicht ju machfen, bas Lebendige nicht froftallinifch festzusteben vermag. Der Glaube, als foldher, ift ein nicht von der Willfur abhängiger Uct, und es ware demnach nicht blos unbillig, fondern felbft ungerecht, wenn man bemjenigen, welcher eben glaubt, daß jeder Ber= fuch, bie Dogmen feiner Rirche objectiv ju vervolltommnen, ausgeschloffen werden muffe, beshalb einen Borwurf machen wollte. Freilich beischt die Duldung folches Glaubens gleiche Duldfamfeit für den Gegenglauben !- Bemerft aber darf bier werden, baß in ber angeführten Stelle allerdings eines ber wefentlichften Derfmale des Ratholicismus angegeben ift, welcher fich nämlich jederzeit rein negativ felbft fchon gegen bas bloße Berfuchen einer objectiven Perfection bes Dogma's gerichtet hat. - Wenn baber ber Berfaffer (G. 44) behauptet, ber Ratholicismus habe es goon jeher ben ihm 2In= gehörigen jur Pflicht gemacht, Die chriftlichen Religionswahr= beiten immer flarer, allfeitiger und tiefer ju erfaffen," fo ift dabei nicht zu uberfeben, bag nicht nur die gange Daffe ber von ber Rirche festgestellten Dogmen als unverbruchliche Deligionswahrheit bereits vorausgefest wird, fondern baß auch jene angeblich allfeitige und tiefe Erfaffungearbeit nur fo lange geduldet wird, als es ber Rirche noch nicht gefallen bat, ben Ginn bes ju erfaffenden GaBes ju beclaris

\*) So wurde es schon frühe, schon im 5ten Jahrhundert, zu einer allgemeinen Marime, daß Neuheit Kriterion von Regerei; und so sinden wir noch bei dem sehr gebildeten Pey: que la Nouveauté est un signe d'erreur (de l'Autor. des deux puissances T. III. p. 13. Strasbourg 1787.) jur blinden Annahme aufgedrungen wird, gleich als ob ihm die funf Sinne nicht anch vom Schöpfer verlieben waren u. f. 100, dann weigert fich das Gewiffen, folche Dogmen als gottliche Anftalten zu betrachten, welche nicht blos den, dem Menfchen eingebornen, gottlichen Veranstaltungen gleich, fondern fogar über diese hinaus gestellt werden follen. Die Möglichfeit ewiger Bestrafung für zeitliche Vergeben, wie theilweife Ubhängigfeit der Bestellung uon Zeit und Drit der Geburt \*), die stets zunehmende Menge ewiger Bidenfacher Gottes, diesem und hundert Auderem muß ewig von gottes auf ewig entzweien und dadurch den Schöpfer mit fich selbst in absoluten Widerspruch bein Schöpfer mit fich selbst in absoluten Widerspruch bringen wärde.

Bir haben uns aber länger bei diefem Gegenstande verweilt, um einen festen Punkt zu gewinnen, von welchem aus die vorliegende Schrift mit Zuverlässigeteit beurtheilt werden könne; pugleich aber, weil die Behauptung, daß die katholische Elaubenstehre als göttliche Anstalt, schlechthin unantastlich sey, der einzige eigentliche Grund ist, welcher bet objectiven Perfectibilität derselben entgegengesetst wird. Das man nämlich die von dem Afr. S. 3 und 9 zur Bestätigung angefährten Schriftstellen (Matth. 23, 20. Joh. 7, 16, 17, 14, 26.) und felbst das harte Wort Pauli (Gal. 1, 8, 9.), außer ihrem Zusammenhang, und ohne Rückschauf auf ihre Beziehung, ja vollends in der ungeheuern Ausdehnung, welche die tatholische Kirche ihnen giebt, für wirkliche und für ewig gelten seifür ist fein näherer Grund beigebracht, und sie tönnen also die Erreitfrage nicht entscheiden helfen, welche ihren Sinn und ihre Geltung felbst in Frage stellt. —

Eben fo wenig tann ber gan; oberflächliche Grund beracffichtigt werden, welcher S. 11 und 12 angegeben wird, daß nämlich in und mit dem Chriftenthum wir zum Bater wieder freien Jutritt erhalten hätten, die Einigung des Menschen mit Gott und Gottes mit den Nenschen aber das höchste sey, daher von keiner objectiven Perfectibilität zu sprechen sey. — Denn der Vorausfetzung widerspricht der Bfr. selbst, wie wir gleich zeigen werden. Die Einigung des Menschen mit Gott, und zwar die immer in-

<sup>\*)</sup> Macht boch auch ber heil. Justin Seligkeit und Berbammnif allein von der freien Babl bes Suten oder Bosen abhängig, f. Apel. I. p. 44 und 45, und Apol. II. p. 71. 73. 80. etc. — und beruft fr. Prof. Seber felbst sich (G. 25) auf den fahren Ausspruch desselben Kirchematers: "Omnes ül Christiani suerunt, qui secundum rectam rationem vixerunt, quamvis Christiani non suerunt."

nigere, wird auch von den andern chriftlichen Confessionen, ja felbst von Braminen, Sophi's und anderen Nichtchristen als das Höchste betrachtet, und wenn sie in der That das Höchste fenn soll, so verschließe der Katholicismus nicht länger mehr feine Ansichten von Zeit und Ewigkeit der objectiven Perfectibilität, damit der Tenfel nicht auf ewig hin jene Einigung verhindere.

Es bleibt uns jest, um die vorliegende Schrift vollftändig ju charakterifiren, nur noch die leichtere Aufgabe, einige ber Wiberfpruche hervorzuheben, in welche der Verfaffer mit fich felbst verfallen ift.

Dabrend namlich einestheils behauptet wird (G. 13): "baß bes Denfchen Vernunft nicht in ihm felbit, fondern im Logos ihr Princip habe," ferner (G. 14): daß "von einer Bernunftreligion im Gegensate jur Offenbarung feine Rebe fenu tonne \*), " und (G. 16 und 17): daß "Gott fich nicht von feinen Geschöpfen lieblos guructziehen und fie in eis nen vater= oder gottlofen Buftand verfegen fann, " daß "ber menschlichen Bernunft, fammend aus ber ewigen Offenbarung des Baters, und mit diefer in ungertrenn= liche Verbindung geseht, das Licht nicht gang unbefannt bleiben fonnte, fobald fie ihrer felbft nur einigermaßen bewußt geworden," daß "wir bei den Philosophen und Dichtern des Beid enthums felbft folche Lebren finden, welche unter ben Gebeimniffen des Chriftenthums oben an fteben, j. B. Die Trinitat, die Incarnation u. f. w.," fo beißt es bagegen (G. 28): daß "mit der Gunde der Stammaltern bas gange Denschengeschlecht der Gewalt des Erbgeiftes, (in welcher tatholischen Rirchenlehre ift von diesem Robold wohl die Rede?) anheim gefallen fen; "bag aber ber Erdgeift, ober bas Princip ber Ochwere, (giebt es Licht ohne Ochwere, und welche Schriftstelle giebt ber Erdichwere bie Perfonlichfeit, ohne welche ber Gatan nur ein Schatten ift?) "felbft in den naturlichen Sang ber Entwickelung des Menschen ftorend eingreife, " (alfo Ratur wider Matur) "werde wohl feiner in Abrede fiellen;" ferner (G. 11 und 12): daß "in und mit bem Chriftenthum bas Licht felbft erfchienen fey," (war es benn nicht auch in Mofes und durch ihn der Mentchheit fchon, jo weit als fie es ertragen tounte, erschienen, und tounte fie gu

\*) Bifd. Biegter meint bagegen: "Die natürliche Religion und Abeologie, welche alle Offenbarung ausschließt, sucht ihr Princip in der Vernunft, die chrift. Religion hat es in der Offenbarung. — In der Philosophie berescht die Vernunft; in der chriftl. Theologie muß Alles dem ober sten Graubens princip untergeordnet sem !" (Das fathel, Claubensprincip. Wien 1823, G. 203.) Wort des Vaters (in und mit dem Christenthum) die Menschheit mit feinem (ihrem) Vater wieder ausgeschnt habe, so das wir zu diesem wieder freien Zutritt haben, " (als wenn der her Welt sich jemals auf Despotenart verschlossen, als wenn der Vater der Menschen nicht von Ansang an zu jeder Zeit auch andächtige Rinder gehabt und ihrem Preisgesange, ihrem Schrei um hulfe taub gewesen wäre!)----

Bahrend ferner der Verfaffer (S. 13) zugiebt, daß "Ideen von Gott und den gottlichen Dingen unferer Vernunft eingeboren find, " bestätigt er im §. 12. die angeblich fantische Behauptung, "daß der Mensch mit feiner sich felbst überlaffenen Vernunft, der Mensch also außer Gott (!!), Gott nicht erfennen tonne. "

Bahrend er im §. 23. meint, die Menschheit habe zur Beit der Menschwerdung Christi "sich der Aufnahme in die Gottheit wärdig gezeigt," läst er im §. 24. "die heidnische Finsternis und Blindheit" erst "in und mit dem historischen Christenthum verschwinden."

Wenn aber ber Bfr. (S. 27) mit Nedit "ben Grund, warnm Christis ert später in menschlicher Gestält erschienen ift, in ber wechselnden Stellung der Menschen zu Gott, in dem verschledenen Maaße ihrer Empfänglichteit für fem einiges Wort" suches überall in dieser Schrift synanym mit fatbolischer Glaubenslehre genommen wird), auf jeder Bildunasstufe, in jeder Entwickelungsepoche die Farbe des Gemuths annehmen muß, in das es aufgenommen worden, daher es mehr oder weniger rein und flar sich zeigen mußte, je nachdem das uns Allen angeborne Borne Bolt (etwa die S. 28 erwähnte Schwere?) mehr oder weniger Gewalt über uns ausäbt;" so berechtigt er hierdurch zu den Fragen: 1) Ob denn die Stellung der Menschheit und das Maaß ihrer Empfänglichteit sich seit bes nicht verneint werden fam, warum dann 2) nicht der Geist fommen könne, welcher in alle Wahrheit einfähre? 3) Wo das Ehristenthum fertig und akgeschlössen verächtig liege, welches jedoch in den Gemüthern

<sup>\*)</sup> Möchte boch ber Bfr. sich barüber erklart haben, warum er hierin ben heiligen Justin und Jrenäus widerspricht, welche das Böse nur burch die Billkuhr entstehen lassen. Gosagt u. a. Justin Apol. I. p. 80. 8. μη προσερεσει ελευθερα x. τ. λ. αναιτιογ εστι x. τ. λ. vgl. Apol. I. p. 45. und Apol. II. p. 71. Ebenso Irenaeus ade. haer. L. 4. c. 72. e. φυσει οί μεν φαυλοι, oi δε αγαθοι γεγοναιιν, euß ed. I. 4. c. 9. c. 29. c. 71. L. V. c. 27. ste.

147

ob der hier berührten Aufgabe von alle " genugt worden fen oder jest genug will "feineswegs behaupten, ob d e geforgt haben, die, felbft en zu erleuchten vermögen. " -. cs dann als Perfectio haß er die Reinerhaltun Stande überläßt, vo aben fann, wirt onders da die zeitli le eivigen des Lehrbern derfprechen ? - 2Ber burc ma von der Imperfectibilite

a Refeabre Objection Ball utliche Lehre fen? utlich des (fogenannten) außer ng Partici je gestellt, "ob man nicht Arbeite augus, werrn gestellt habe und noch ftelle, Di .nit bem Geifte des außern Enltus, ben ou deuten und aufjuschließen vermögen;" un Beife nicht der außere Cultus bei Mehreren i formelmefen ausgeartet fen, das einerfeits Un anderfeits Aberglauben im Gefolge bat, e Beantwortung diefer Fragen wird Jedem überlaffen icher mit dem Ratholicismus nur einigermaßen befann *"* \_\_\_\_ Bas ift dann aber die Priefterweihe, wenn fi nicht anch den Geift verleiht, welcher an feinen Früchten ; ertennen ift? Bas ift ein Cultus, welcher nicht aus ber Bergen tommt und nicht auch vom Einfältigften verstanden wer ven muß?

Es wird endlich 3) rudfichtlich ber "geiftlichen Politeianstalt" vom Verfaffer (G. 58) nachbemertt, er fen "wei entfernt, ju behaupten, die von ,Beit ju Beit eingetretenen Det anderungen fenen auch Berbefferungen gewefen, es fen im Stra fen und im Machlaffen (Indulgiren) der Strafen das recht Raaf gehalten worden; vielmehr betennen wir, daß besonder in letterer hinficht große Mißgriffe gemacht worden feyen. Er fuhrt bei biefem Unlag Bimmers Ruge ber zabliofei Judulgengen und des Gebrauchs von außerlicher Ge walt, id quod internae constitutioni Ecclesiae direct adversatur \*), an, wohl nicht bedenfend, daß, wenn man bie beiden Dinge, welche die altesten, allgemeinsten und noch be ftebenden Irrthumer ber gesammten hierarchie bezeichnen, ver wirft oder tadelt, man hiermit den Rimbus. der fatholifchet Priefterschaft, auf welchen allein ber Glaube an die Imperfecti

Polizo Bollzichan udern, & irdjen geb iher barf I nicht 🗰

145 .

Boutigen () .....

Plating Billiconne

Didle bis jest surten

CINCERANCA. Sur Buse, Me pin

Paritifice

en bes Do icht Anthe hody george t des eps et fich, but denn aus irente Suga t, genaua bas Leba de Rels fie auch u 'en" II. f. I.

<sup>\*)</sup> Theol. Christ. Part. III. p. 105.

nunft gelebt haben, find Christen, wenn man sie auch für Utheösten gehalten hat, " wie z. B. Sofrates, Heratlet u. a. \*). \_\_\_\_

Durchliefet man aber die Rachrede jener Vorrede, fo lofet fich jenes Verwunderliche alsbald auf, da es sich auch denen, welche weder der Philosophie noch der Theologie höchste Warden erworben haben, aufdrängen muß, daß die vom Verfasser vorgebrachten Eründe feine wahrhaftige, sondern nur Scheingründe sind, und daß die Vernunft allerdings als Bidersacherin einer Schrift erscheinen muß, welche sich schlieft so hänfig widerspricht.

Ebe wir jedoch in die Abhandlung felbst eingehen, können wir nun unfererfeits, was den Titel betrifft, es nur munder lich finden, daß vom Ratholicismus als von einer Der fon, und zwar als von einer bereits befannten, gefpre. chen wird, ba jener Rame doch nur einer Abstraction bei gelegt werden tann, und über ben bestimmten Juhalt diefer 26. ftraction nicht fuglich das Einverständniß vorausgefest werden barf, indem es noch nirgendwo bargethan worben, welches ber gemeinschaftliche wirfliche Glaube ber fpanischen, gallie canifchen, Rord -, Gud =, Beft = und Dft = Deutschen, irlandi-fchen und Dber = Mittel = und Unter - italienischen ac. tatholischen Rirchen fen. Ließe man jedoch das, bald breihundert Sabr alte, tridentinische Concilium als Rern jenes Glaubens gelten, fo ware bie Litelfrage badurch noch nicht gerechtfertigt, ba be mit nichts Underes gefragt wurde, als ob man es etwa bem Biolettismus eines Glafes zum Borwurf machen tonne, bas Diefes Glas bas Licht immer nur violett durchscheinen laffel

Bie bem auch fen, fo berechtigt die als Ueberschrift auf, gestellte Frage vor Allem zur Erwartung, daß die Schrift feibft mit Deutung des Ausdrucks Ratholicismus beginne, du nur ans der Darlegung deffelben sich beurtheilen ließe, ob feise Bolltommenheit hinzugedacht werden durfe, tonne, muffe. An diefe Erörterung hatte dann der Beweis gefnäpft werben mussen, das der bargelegte Ratholicismus auch vo irt tich, nämlich in ben verschiedenen tatholischen kändern, teinen Aucheil an det hermeintlichen Perfectibilität des Christenthums nehmen wolle. Aber teiner von diefen beiden unabweislichsten Forst derungen with entsprochen; fondern die Schrift mit folgenden Alfertionen eröffnet: "Das bas Christenthum (das christliche,

<sup>\*\*)</sup> S. Justin, Mart. Apol. I. 14. — Schon biefer Ausfpruch ber ewigen. Bernunft allein, wie er jedes vernünftige Selchapf ansprechen und befriedigen muß, enthält die entschiedenste Biberlegung bes Dogma's ber Imperfectibilität, ba er, abgeschen von allem Uebrigen, zum wenigfen bie Abolition bes extra ecclesism cash. halla salas forders.

bloß formellen Perfectibilitat zuweifen wollen, ift ein Opies ten mit Borten, unwürdig ber Unhänger einer Lehre, wels de nicht blos ber Sergensharte ber Pharifder und Romer, fondern auch ber Sophiftit ber Griechen entgegen zu treten, Die unverfennbare Bestimmung hatte. Jebe Entwichlung, welche nicht eine blos mechanifche einer Papierrolle, fondern eine lebendige, wenn auch nur eine Pflange fenn foll, ift 26fto= Ben beffen, mas auf unvollfommener Stufe mefentlich war, und ein Ausgebären von burchaus Deuem! Die angebliche Detamorphofe ift eine zugleich materielle und formelle Umge= faltung und Vervollkommnung. Sobald als die Pflanze nichts Beraltetes mehr absondert, nichts Deues mehr geftaltet, b. b. fobald fie ihre materielle, objective Perfectibilitat aufgiebt, ift fie abgeftorben, ober boch in Winterschlaf versunfen.

Doch wir muffen fchon faft furchten, uns uber die vorlie= gende fleine Schrift ju weitlaufig ausgelaffen ju haben, und wollen nur noch bem Berfaffer berfelben, welcher, nach ben Ra= men ber von ihm angeführten Schriftfteller ju urtheilen, jum wenigften boch ein Wahrheit fu chender ift, ben, nach Juftin (Apol. I. p. 47) "werthzufchagenden, fofratifchen Gpruch" ins Gedachtniß zurückrufen: "αλλ' ουτι γε προ της αληθειας τιμητεος ανηρ" was wir

überfeten möchten: "aber nicht ift Autorität höher ju achten als Bahrheit;" ή γαο των πραγματων αχοιβης έξετασις και τα δοξαντα χαλως εχειν, πολλαχις αλλοιστερα δειχνυσιν, αχοι-Beoreoa neiou raln 925 Basansasa." (Justin. Cohort. ad Graec. I. p. 1.)

Die Einheit in ber Rirche, ober bas Princip bes Ratholicis= mus, bargestellt im Geifte ber Rirchenväter ber brei erften Jahrhunderte. Von Joh. Abam Moller, Privatdo= centen bei der katholisch = theologischen Facultat zu Tu= bingen. Tubingen, bei Seinr. Laupp. 1825. 8. IV. und 363 G. (1 Iblr. 8 gr. ober 2 fl. 24 fr.).

Wenn bas fogenannte wirfliche Leben fo manche unferer Bunfche, hoffnungen und Beftrebungen vertummert, bann wenbet bie mube, unbefriedigte Geele fich gerne guruct in die fruhe Jugend, welche, wie jebe Ferne, in verschonerndem Dufte vor

So bat anth bie Denschheit in gemiffen unfern Blicken liegt. Epochen, wenn winterliche Durftiafeit einzubrechen fchien, balb nach bem Parabies und ber goldenen Beit, balb nach ber erften Ehriftenheit fich fehnfuchtig zurudgemendet, nicht bedentend, daß ber Erftgeborne ber Denfchen ein Brudermorder, daß felbft unter ben Aposteln ein Verrather gewefen, und bag nicht nur bie erften Chriften, fondern auch fortwährend die erleuchtetften Ritchenvater ihre Beit als reif zum letten Gerichte angesehen baben. - Es begiebt fich aber auch, daß Denfchen, die in unbefangener Jugendzeit fich große Derbienfte erworben, in ber Kolge badurch auf die außersten Abwege gerathen, daß'ein fil fches Chrgefühl, oder die falsche Maxime unbedingter Comqueng, fie von einer fleineren Berirrung zu immer großeren binfortreißt, ba dann ihrem Unwalte vor Gericht nur dies abig bleibt, bas Augenmert ber Richter auf die urfprungliche Bortrefflichkeit des Ungeklagten hinzuziehen und diese fo geltend m machen, baß felbft die Bergehen nur mehr als ungluckliche Arts Berlichkeiten erscheinen, welche dem eblen Rerne des Berirtiten feinen wesentlichen Eintrag mehr thun tonnen. ---Endha giebt es auch fluge Unterthanen gewaltiger Furften, welche baburch ihre Dberherren ju beffern trachten, daß fie in ihren Lobreben das mahrhafte Bild eines edeln Surften entwerfen, und bann behaupten, daß, weil jeder Furft Diefem Mufterbild tutfprechen foll, baffelbe gewiß auch das wirfliche 216bild fores Gebieters fen. - Db nun die vorliegende Schrift als ein folcher Befferungs= ober etwa nur als ein folcher Berthels Digungsversuch anzusehen, ob fie nur aus unbeftimmter Sehnsucht nach vergangener Rindheit hervoraegangen fen, oder ob zugleich bas Eine und bas Andere derfelben in Grunde liege, darüber giebt nicht die Vorrede, wohl aber die Schrift felbst, und befonders der Schlußabschnitt (§. 71. S. 272 - 277), hinreichenden Aufschluß, und wir glauben ihrem fcharffinnigen und gelehrten Derfaffer weder Unrecht, noch in viel Recht angedeihen zu laffen, wenn wir gleich zum Eingang als bochft wahrscheinlich annehmen, daß alle drei Dotive mehr ober weniger zur Ubfaffung Diefer Schrift zufammengewirft haben; wie denn die beffere Schnfucht und das Befferungsftreben beffels ben unzweidentig durch die ausschließliche Ructfehr zum Geift ber erften Rirche, und ausdrucklich durch die G. 274 bis 277 zum Schluffe hingeworfenen Behauptungen, die wir felbft jum Beschluffe anführen werden, fich beurfundet finden.

Das Streben hingegen, die wirkliche fatholische Kirche, in welcher der Verfasser als öffentlicher Lehrer, ob mit, oder ohne hierarchische Sendung, ist uns unbekannt, aufgetreten iff, in dem von uns angedeuteten Sinne zu vertheidigen, wird burchgängig und schon durch die Ueberschrift des Wertes selbst an Lag gelegt, indem die, im Geifte ber Rirchenvater ber drei "erften Jahrhunderte," bargestellte "Einheit in ber Rirche" als gleichbedeutend mit dem "Princip des Ratholicismus" bezeichnet wird. Es fuhrt Diefe Bezeichnunge= weife nun allerdings ben Ochein mit fich, als follte anch noch ber jegigen romifch = fatholifchen Rirche alles bas Gute und Idealifche als wirflich eigen guertannt werben, was, ben Deufferungen ber erften Rirchenvater zufolge, Der erften chriftli= chen Rirche, wenn auch nicht wirflich burchaus zutam, boch ibr zufommen follte; benn unter Ratholicis mus muß man, um ben Sprachgebrauch nicht ju verwirren noch ju verdreben, bas Defentliche, namlich Die gefammte Glaubenslehre ber romifch = tathol. Rirche verfteben, wie fie fich, den übrigen chriftlichen Rirchen gegenüber, allmählig und zulett vollftan= big im tribentinischen Concilium und bem baraus hervorgegan= genen Symbolum und romifchen Ratechismus, amtlich und urfundlich explicit, und demnachft auch thatfachlich fich gefaltet hat \*). Daß nun diefem Ratholicismns jenes 3dea= Lifche feineswegs mehr ju eigen gebore, ift vom Berfaffer felbit in ben Stellen, Die wir deshalb am Schluffe in extenso mittheilen werden, jugestanden, an welcher Selbftruge wir uns nachgerade genügen laffen durfen. Underntheils aber bat, wie wir bei Darlegung des Inhaltes der vorliegenden Schrift zeigen werden, ihr Derfaffer ben Geift ber erften Rirchenpater großentheils fo aufgefaßt, daß allerdings ber wirfliche (tridentinifche) Ratholicismus, fammt allen vom Berfaffer gerügten Dangeln und Fehlgriffen ber Sierar= chie, nur als die nothwendige und folgerichtige Ent= wickelung bes firchenväterifchen Ratholicismus angefeben wer= ben tann, womit dann freilich nicht blos jene Gleichstellung, fondern noch vielmehr die Ruge bes bierarchifden Berfahrens als unftatthaft erfcheinen muß.

159

Gleichem, wenn nicht noch schafterem Ladel mochte demnachst das Verfahren des Verfassers unterliegen, insoweit er das angebliche Princip des Katholicismus zum größten Theil ans den Schriften solcher Kirchenväter schöpft, welche theils, wie Justin, Elemens von Alexandrien, Irenans, Ebrysoftomus und Lactanz, von der wirklichen fatholischen Kirche aus der Jahl der canonischen Schriftsteller ansgeschlossen worden sind \*\*), theils, wie Tertullian, von

\*) S. Boffuet's (,, von ber ganzen Kirche gutgeheißene ") Darftellung ber Lehre ber katholischen Kirche. Aus dem Franzos. Luzern 1823. S. 3. 6. 15. 20. 20. Butler, TEglise Romaine, defendue etc. Paris 1825. p. 24. 25. Bild. Ziegter's fathol. Glaubensprincip. Wien 1823. passim, und Leo's des 3w diften fammtliche Bullen und Breve's. \*\*) Decr. 1. P. dist. 15. c. 1. bilität ihrer kirchlichen Ueberlieferungen mit Zuverlässfigkeit gegründet werden könnte, auflöset, oder doch zerreißt, und daß man hiermit dem Laien durch diesen Riß hindurch auf dem römischen Stuhl wie auf der niedrigsten Schülerbant, einen Menschen erkennen läßt, welcher zwar durch die Sunst der Umstände, durch natürliche Anlagen und eigenen Fleiß und Berufstreue zu einer großen Geistestlarheit, Seelenstärke und herzenstreinheit zu gelangen vermochte, bennoch aber, und vor Allem im Theoretischen, weder unsehlbar ist, noch weniger ein absolut abgeschlossens, für alle Butunst unverbefferliches Corpus veritatis aufstellen kann.

Barum nach Allem diefem der concrete Ratholi= cismus alle (materiellen) Perfectibilitätsversuche ausschließe, wollen wir nunmehr aus der vorliegenden Schrift zu entnehmen versuchen.

Als hauptgrund, welchen feine Gegner fur die Verfectibilität geltend machen, führt er (S. 2) Folgendes an: "Die Dffenbarung überhaupt, darum auch die chriftliche Offenbarung, muffe sich nach den Menschen, nämlich nach der Bildungsftufe, worauf diefe stehen ju ber Beit, mo die Offenbarung an fie ergeht, richten; denn fie fen Erziehung des Menschengefchlechts von Seiten Gottes. Die Bildungoftufe ber Denfchen aber fen verschieden und werbe nie vollendet, alfo" u. f. w. Diefen Grund sucht er zu entfraften, indem er (G. 5 und 6) es als anertannt voraussest, daß "die chriftliche Offenbarung hiftorifcher Matur" fen (ohne jedoch anzugeben, was unter ben zwei vorletten wunderlichen Borten zu verstehen fen) und hierauf bemerkt: "So versteht es sich (alfo) von felbit, daß die Böglinge ( das Menschengeschlecht, oder nur die Laien?) "es (namlich die chriftliche Offenbarung) nicht verstummeln, ibm nichts jufegen und nichts von ihm weanehmen durfen; " (denn) "wie durfte fich der Densch beigeben laffen, Die Auftalt feines Ochopfers zu meiftern, nach fich in richten und ju andern ?"

Daß auch hier selbst nicht einmal angedeutet ift, was benn unter dyriftlicher Offenbarung gemeint und zu verstehen sey, möchte wohl als der Grundmangel dieser ganzen Ubhandlung zu betrachten senn, da erst hierdurch der Gegenstand derselben seine Bestimmtheit erhalten hätte, während jest errathen werden muß, was alles hier unter dem Impersectibeln zu begreisen sein. Da jedoch zu vermuthen steht, daß unter christlicher Offenbarung hier, wie bei allen orthodoren Katholiten, nicht nur das R. Lestament, sondern auch die sogenannte lleberlieferung und namentlich die ganze Masse von der contpetenten Behörde declarirten oder definirten Dogmen gemeint werde, indem sie alle Aussprüche des aus Christis und

bem Bater hervorgehenden beil. Geiftes zu betrachten fenen : fo findet man fich alsbald zur Frage veranlaßt, wodurch fich benn biefe Offenbarungsmaffe als Unftalt unfers Schopfers erweife? Die bloße Verficherung, und wurde fie von gangen Bolfern und von Jahrhunderten angeboten, tann bier nicht ausreichen, mo einestheils gleiche Berficherungen von zahllosen Bonzen, Braminen, Rabbinen und Ulema's gegeben werden, und wo es anderntheils gerade barauf antommt, biejeniaen, welche der bloßen Verficherung nicht mehr blindlings glauben, von dem Recht zu überzeugen, welches ber Ratholicismus habe, fein Dogmengebaude für imperfectibel ju halten und zu declariren. Goll das Gefchopf irgend ein Gegebenes als Beranstaltung des Schöpfers anerkennen, fo muß es dem, auch ihm, vom Schöpfer verliehenen Gefubl und Geifte entfprechen; es muß fich in Eintracht fegen mit ber biefem Geifte eingebornen 3dee des Ochopfers. 2000 burch aber kann diefe Idee in uns erweckt und gegenwärtig werden? Bodurch anders, als 1) burch die Bahrnehmung ber Gefete, der Ordnung, der Uebereinftimmung, ber innerlichen und außerlichen 3wedmaßigfeit der Gefchopfe ober ber sogen. naturlichen Dinge; dann 2) durch das eigene Selbstbewußtfenn einerfeits des Erichaffenfenus und anderfeits des Freigelaffenfenns \*), und 3) durch die Bahrnehmung, daß alles geschichtlich Erscheinende dem Urfprunge nach ein Erschaffenes ober ein von oben Berliehenes oder Eröffnetes, ber Birtfamfeit nach ein innerlich Freigelaffenes, außerlich durch die Weltordnung vielfach Bestimmtes und Burechtgewiefenes, daß alles Vergangene, alles geschichtlich Gegebene der Gegenwart oder Butunft auf zwiefache Beife for-Derlich ift oder doch fenn tann, indem es diefelbe entweder materiell bereichert, ober durch Erregung von Biderfpruch und Selbfithatigkeit zu eigener hoherer Productivität antreibt. Die aefammte außerliche Natur, alle innerliche Unlagen, alles Un= willfurliche in der Geschichte find alfo ber Stoff, welchem wir bie Idce des Schöpfers entnehmen tonnen, der fich felbft in uns ferm Gefuhl und Seift zu diefer hochsten Anschauung sublimirt. Bie nun, wenn man gerade barin die hochfte Gute des Ochopfers ertennen mußte, daß er zwar durch die Unverbruch= lichteit der Gefete der außern und innern Ratur ben Den-"ichen außer Stand gefett hat, fich felbft oder die Welt anfter= balb burchaus und auf ewig ju verderben; bennoch aber

<sup>\*)</sup> Schon bei Alanus ab insulis († 1203) in feiner Schrift: de Arte fid. cath., welche er Clemens III. zugeeignet, finden wir: (L. 11. art. 14) Homini *liberum arbitrium* de necessitate *justitiae* erat conferendum.

fowohl die natürlichen als geschichtlichen Dinge dem Menschen zur freien Schaltung übergeben hat, so jedoch, daß er durch das eingeborne: Interesse, durch das angeborne Gewissen und Gesühl, wie durch die Natur der Dinge selbst zur zweckmäßigen und rechtmäßigen Verwendung von jedem Misbrauch zurückgeführt wird?

Sollte aber irgend ein Geschichtliches ber freien Berwendung der Rachwelt entnommen bleiben, warum trat es bann in die Geschichte ein, und nicht vielmehr in die eigene uns abweigbare unveränderliche Matur Aller Menfchen? 3ft doch ein jegliches zeitlich Erscheinendes, wenn es nicht Ausfpruch des allgemein=menschlichen Befens ift, ein Bieldeutiges, ein Difverständliches! "Liebet Gott über Alles und euern Debenmenschen wie euch felbst," laßt fich unzweideutig in jede Sprache übertragen; wie vieles Undere in der chriftlichen Ueberlieferung ift dagegen nur aus der gesammten Anschanung eines Bols fes und eines Zeitraumes zu verstehen! Gollte aber in der Külle der Beiten eine durchaus unveränderliche Lebre in die Denfchbeit eintreten; warum wurde fie nicht, wie die zehn Gebote, vom Kinger Gottes zugleich in Stein und in bas Berg ber Meuschen eingegraben ? Uber ber Schöpfer wollte die freie Forschung nicht bindern; darum fchrieb wohl auch Jefus nicht, und bieg nicht fcbreiben.

Daß verschiedene religiofe Gefetbucher, welche von ihren Anhängern für gottliche Offenbarungen, für unmittelbare 24 falten des Schöpfers gehalten werden, auf Erden bei Dulionen gegolten haben und großentheils noch wirklich gelten, bie Deda's und Menu's Gefethuch bei den hindu's, bie Buddhalehre bei den einfylbigen Oftafiaten, das beilige Bort (Zendavesta) bei den Parfent, das Alte Teftament bei ben Ifraeliten, der Roran bei den Mohamedanern, ift auch eine Thatfache, und welche Creatur durfte fich vermeffen, jene Lehrgebäude, welche die Menschen unter einander und ganje Bolter an ihren Schöpfer und Bater binden, gang oder auch nur zum großern Theile für zufälliges Meufchenwert auszuge-ben? Wenn aber in diefen fich fo Vieles findet, was von jeber, zum freien Urtheil ermachten Denschenvernunft, von jedem unverdorbenen Bergen als ewiger Bille des Schöpfers aner-tannt werden muß, weil es den Menfchen gemeinfam Frieden und Freude für immer bereiten hilft, wenn dieses Ewige ferner mit fo vielem nur zeitlich und ortlich Zwectmoßigen vermischt, und beides von fo manchem Widernaturlichen, Bidervernünftigen begleitet ift, wodurch fann dann jener großen Daffe angeblich chriftlicher Offenbarung das Prarogativ abfoluter Simmlifchfeit und unbedingter Unverbruchlichteit zugerechnet werben? Barum foll felbft dasjenige als

wiantafibar angeschen werden, was doch, wenn es in den anbern Religionsurfunden vortommt, als Bahn verworfen oder doch als zufällige Nebensache bei Seite gelaffen wird?

Dicht alfo darin, daß Jefus von einer Inngfrau geboren, daß er Kranke geheilt und Lodte erwedt, daß er um der Wahrheit willen den Lod erlitten, daß er gen himmel gefahren, nicht in ber Lehre vom Leufel, vom Ende der Belt, vom heil. Geifte n. f. w., ift das Befen, das Specifische des Chriftenthums, das Ewige, Unantastbare ber christlichen Offenbarung zu fucom und zu ertennen, da, wie felbft der vom Berfaffer ofters angeführte beil. Juftin \*) zugiebt, Diejes Alles fich auch bei den Griechen in den Sagen von der Geburt des Verseus, von Restulap, Minerva, Ate und anderen, fo wie in den platonischen Schriften vorfindet; nicht in abstracten, blos theontiften Lehrfagen, deren Anerkenntniß nicht allen Denten ben zugemuthet werden fann, zu geschweige in fol-den, welchen jedes wache Bewußtsenn, jedes unverzogene Ge-fußt zu widersprechen sich immer von Nenem genothigt fuhlt, uit darin fann das schlechthin Gottliche ber chriftliden Religion bestehen; nicht in dem, mas die Menschen. treinit hier und bort, was fie erniedrigt, feffelt und innerlich . utverföhnlich gerreißt; fondern in dem, was fie auf bas burthsangigite und innigfte unter fich und mit Gott verag efuist, was fie am baurenbften und reichlichften begtatt \*\*). Denn hierzu vom Ochopfer geschaffen ju fennt ift dis allgemeinste, nuuberwindlichste; befeligends; fe Befuhl, diefes Gefuhl die unverbruchlichfte, gewiffeste Deref enstaltung des Ochopfers felbft.

Wenn aber ein Dritter es als Gebot ausspricht, daß mant ench glauben muffe: "man muffe glauben, was feit achtjehnhundert Jahren von der katholischen Kirche als Glaubensias vorgesett worden, wenn von diesem Glauben die ewige Seligkeit abhängig declarirt wird, wenn diese Sakte und noch vele andere die Menschhelt in straf wurd biese Aubersglaubige und anserwählte Rechtgläubige, die Welt zwischen Gott und Leufel, die Jutunft in Hummel und Hölle auf ewig hin zerreißen, wenn das Widerstingste (3. B. die Tansfühltantiation bei unveraubert bleibenden stanlichen Qualitäten bem Menschen

and a second state

\*) Justin. I. Cohort. ad Graec. p. 27 — 31. Apol. II. p. 66.. 67. 97. etc. ed. Paris. 1636.

<sup>44</sup>) Ou yag er loyos, all er equos ta the insteact Sooasseur reaynara. Justin. 1. Cohort. ad Graec. p. 33. "Dabe boch and Sotrates, der weiseste ber griechischen Weisen, Richts zu wissen, von sich ausgesagt. (Ebend.) — Aber "felig sind die Sanstmutzigen, die Friedsertigen, die Barmherzigen!" ber Lehre, als ber "Nerkörperung" biefes heil. Geiftes, geht im britten von Licht zum Schatten, von der Einheit der Ricche zum Egorsmus der "Schulmeister" (Hartifter) über, und verwirft alles von der Kirche Ubweichende als "Nielheit ohne Einheit," und fucht im vierten (letten) das und weislich Individuelle des Menschen dadurch gleichsam zur bischwichtigen, daß er die Rirche nun auch zu charafterifiren such als "die Einheit in der Bielheit."

Rachdem hiermit die Auseinandersetzung des inneren De fens, oder bes Beiftes ber Rirche vollendet, foll dann bie zweite Abtheilung , die Einheit des Rörpers der Rirche" bat legen, und die fichtbare Rirche als ,ein Erzeugniß des chrifflis chen Glaubens, als eine Birfung der in den Glaubigen durch ben heil. Geift lebendigen Liebe" erweifen. 1 Bu biefem Behn wird im erften Capitel "die Einheit im Bifchof," im zweiten "bie Einheit im Metropoliten," im dritten "bie Einheit des gefammten Episcopats, " im letien "die Einheit im Primas (ober Pabfte)" bargeleat. In einem Schlußparagraphen werden (von S, 272 - 274) Die hauptrefultate der beiden Ubtheilungen furz jufammengefaßt, und in einem fluchtigen "Ueberblict der gefammten Berfaffungsgeschichte der Kirche" und ihres Gefetes (von G. 274 -277) bie Lefer uber den "traurigsten und verwirrteften Buffand ber Rirche," uber die "vertehrte, umfichtelofe Reformation" vom zwölften Jahrhundert an binubergeführt, einerfeits jur Selbsttauschung der Hierarchie, und zur Beit, in ber ihre bisherige "Stellung unnothig," "Die Reformationen verspottet," und veraltete Anfichten fleif behauptet, anderfeits von den Reformatoren bas firchliche Leben gerriffen, und "Grundfaße aufgestellt wurden, die allem Gemeinleben und in ihrer Confequenz nothwendig allem Chriftenthum zuwider find." Das Sanze fchließt mit der Behauptung, daß "das bildende Princip, der innere Charafter der Ricchenverfaffung, beiden Par-theien unflar" fep. Ungehängt find (von C. 278 - 363) "Bufate," in welchen einzelne wichtige Gate aus der borbergehenden Darftellung ausführlicher entwickelt und durch Beugniffe geschichtlich erhartet werden.

.

Die Anlage bes Ganzen zeugt beim ersten Blicke schon son einer Art wissenschaftlichen Sinnes des Verfaffers, und wenn er, wie es den Anschein hat, bei Entwerfung und Ausführung feines Planes mehr durch Schriften nichtfatholischer Rirchenlehrer, und namentlich Schleicrmachers und Reanders, als durch Schriftsteller seiner Rirche influenzirt worden ist, so durfte ihm weit eher diese Hingabe zum Lobe, als die geschmalerte Eigenthumlichkeit zum Ladel gereichen. aigere, wird auch von den andertt chrifflichen Confessionen, ja felbst von Braminen, Sophies und anderen Nichtchristen als das Höchste betrachtet, und wenn sie in der That das Höchste fenn soll, so verschließe der Katholicismus nicht länger mehr seine Aussichten von Zeit und Ewigkeit der objectiven Perfectibilität, damit der Leufel nicht anf ewig hin jene Einigung verhindere.

Es bleibt uns jest, um die vorliegende Schrift vollftandig ju charakteristren, nur noch vie leichtere Anfgabe, einige der Widersprüche hervorzuheben, in welche der Verfasser mit sich selbst verfallen ist.

Babrend nämlich einestheils behauptet wird (G. 13): "baß bes Denfchen Vernunft nicht in ihm felbft, fondern im Logos ihr Princip habe," ferner (G. 14): daß "von einer Vernunftreligion im Gegenfaße zur Offenbarung teine Rebe fehn tonne \*), " und (G. 16 und 17): daß "Gott fich nicht von feinen Gefchopfen lieblos zuructziehen und fie in einet vater= ober gottlofen Buffand verjegen fann," bag "der menschlichen Bernunft, ftammend aus ber ewigen Offenbarung bes Baters, und mit diefer in ungertrenn-liche Berbindung geseht, das Licht nicht gang unbefannt bleiben tonnte, fobald fie ihrer felbit nur einigermaßen bewußt geworben," daß "wir bei ben Philosophen und Dichtern bes Seidenthums felbft folche Lebren finden, welche unter ben Bebeimniffen bes Chriftenthums oben an fieben, j. B. bie Trinitat, Die Incarnation u. f. w.," fo heißt es bagegen (G. 28): daß "mit der Chude der Stammaltern bas gange Denfchengefchlecht der Gewalt des Erbgeiftes, (m welcher tatholifchen Rirchenlehre ift von Diefem Robold wohl Die Rede?) anheim gefallen fen; "baß aber ber Erbgeift, ober bas Princip ber Ochmere, (giebt es Licht ohne Ochmere, und welche Schriftffelle giebt der Erdichwere Die Derfonlichfeit, ohne welche ber Satan nur ein Schatten ift?) "felbft in ben natürlichen Bang der Entwickelung bes Denfchen ftorend eingreife, " (alfo Matur wider Matur) "werde wohl feiner in Abrede fiellen; " ferner (G. 11 und 12): daß "in und mit bem Chriftenthum bas Licht felbft erfchienen fen," (war es benn nicht auch in Dofes und burch ibn der Denfchheit ichon, fo weit als fie es ertragen konnte, erschienen, und konnte fie gu

<sup>&</sup>quot;) Bisch. Ziegler meint bagegen: "Die natürliche Religion und Theologie, welche alle Offenbarung ausschließt, sucht ihr Princip in der Bernunft, die christl. Religion hat es in der Offenbarung. — In ver Ohilosophie herricht die Bernunft; in der christl. Theologie muß Alles dem oberstenen Berluchens princip untergeordnet seun!" (Das tathol. Slaubensprincip. Wien 1823. G. 203.)

romisch=kathol.) fich fortpflanzende, fortvererbende geiftige Lebenstraft "hingegen nennt der Verfasser (S. 10) die ini nere "geheimnißvolle Tradition, " die unsichtbare Seite ber gesammten Ueberlieferung.

Bie nun aber, wenn der neue fich offenbarende Seift in der wirklichen Rirche, die er um fich her vorfindet, nicht mehr jene ursprüngliche Liebe, nicht mehr jene evangelische Riebe heit wahrnimmt, ju benen er fich hingezogen fuhlt; wenn et die einfachen Wahrheiten bes Evangeliums entstellt und wieder ein alttestamentarisches Gefet, eine israelitifche Feindfeligfeit, eine heidnische Sinnlichfeit herrichend findet; wenn, wie dies ichon fruhe geschehen, die Bruderge meinde in geifiliche herrfcher und unterwärfige fuen gerfallen, ber Gottesdienft zum Theil ein getifchismus, bas Sebet haufig zum blogen Dechanismus, die Rirchenverfammlung ein, Schlachtfeld von Intriguen, und bie Rirchenhaupter ju Schwertfuhrern ber Unduldfamteit geworden find? Bie endlich, wenn jener Geift vergeblich anf Serftellung der alten Dronung, Der erften Sittenreinheit, Der anfänglichen Prufungefreiheit dringt, und nun zuletzt eine neue Bemeinde bildet neben ber alten, die nur mehr angerlicher Beffe als die Fortfegung der erften Chriftengemeinde angefeben werben tann? Bird diefer Geift dann boch als ein Lugengeift gut perwerfen fenn? -

Augustin, den unfer Verfaffer auch (G. 11) ju biefen Behufe anführt, verwarf, auf Diefelbe Deife wie ber Brif, schon Alle, welche ihm nicht rechtgläubig schienen; bie fpatere romifch = tatholifche Rirche brandmartte als Lugengeifter Ulle, welche neben ihr chriftliche Bereine auf den Grund bes Evons geliums, ober der erften apostolischen Rirche, oder der erften fie ben Jahrhunderte aufbauen wollten ! - Freilich, wenn man von allen den Graueln und bem Sauftrecht und bem widerchriftlichen Unfug, welche die rom. - tathol. Chriftenheit über taufend Jahre lang befleckt haben, absehen will, um fich blos entweder an de formelle dogmatische Einheit oder an die unfichtbate Gemeinschaft der wirklich im Glauben und in der Liebe Einigen ju halten, dann tann man im ersten Salle die ficht bare romische Rirche für eine Fortsebung der nizänischen im 4ten Jahrhunderte ausgeben, oder im zweiten Falle bie erfte Semeinde der Beiligen als fich auch in der romifchen Ritthe Das man aber nach Belieben das Eine fortfeBend, ansehen. oder das Undere thun fonnte, tommt daher, daß fortwährend 1) durch Kirche bald das Ideal derfelben, bald die wirtliche Sefammtheit der rom. = tathol. Glaubensbetenner bezeichnet wird, und 2) der beil. Geift bei jeder Gelegenheit in eine andere Geffalt verfließt.

Bon biefem flaten Ochwanten ber geiftigen Beftimmungen gleichfam geiftig feetrant geworden, und ermudet von dem Demuben, Diefe chaotifche Daffe zu entwirren und feftes Land gu gewinnen, nehmen wir unfere Buflucht ju ben Bufagen, in welchen ber Berf. ,cingelne Punfte mehr aufzuflaren" in ber Borrede verheißen hat. Uber auch da bleibt fich der Berf. in feiner bogmatischen Unbestimmtheit gleich. Laft es fich alfo ei= nestheils nicht ju einer flaren Borftellung erheben, was ber Berf. unter ber fogenannten ,myftifchen Einheit ber Rirche" verfteht, fo muß anderntheils behauptet werden, daß, falls man mit ihm Einigteit, Beiligteit und Babrheit als Wahrzeichen folcher Einheit annimmt, feiner wirflich auf Erben bestehenden Rirche Diefe Einheit zugeschrieben werden fann, ba ce Wortmigbrauch ware, einem Bereine von Denfchen Pra-Dicate beigulegen, welche nur den wenigften Mitgliedern deffelben gutommen. Ein gleicher Difbrauch wurde es fenn, alle auf Erden gerftreute, wirflich Seilige burch bas Bort "Rir= che" in Eines zufammenzufaffen, da man unter Rirche einen Berein, ber als folcher auch außerlich wahrnehmbar und irgend= wie anerfannt vorhanden ift, versteht. Wollte fich aber eine ber wirflich vorhandenen chriftlichen Gemeinschaften anmagen, fich für die allein = ,,einige, heilige und mahre" in bem Ginne auszugeben, bag nur in ihr allein "ber heilige und heiligende Beift" fich finde, bag biefer Geift nur burch ihre Mitglieder fich fortleite, und fich aus benjenigen zurückziehe, welche in irgend einem, von ihr fur wefentlich ausgegebenen Glaubenspuntte von ibr abweichen und deshalb von ihrer Gemeinschaft ausgeschlof= fen werden, fo tonnte man einer folden Einheit wohl das Dras bicat einer "myftifchen" jugefteben, um bamit etwas entfeslich Geheimes, Berborgnes, ja fchlechthin Unbegreifliches und Unrechtfertigbares zu bezeichnen. Es wurde aber -eben damit als zwecklos erfcheinen, von ihr zu fprechen, da bas Gesprochene für die Myftifch = Bereinten überfluffig, fur Fremde (hostes) \*) aber nothwendigerweife unverftandlich fenn mußte.

167

Ans allem biefem geht hervor, daß Mangel an Beft im mtheit der hauptvorwurf ift, welcher die Darstellungsweise bes Berfaffers trifft. Einestheils gebrancht er die wesentlich verschiedensten Rategorien, um ein und dieselbe Beziehung bes heil. Geistes zum Menschen damit zu bezeichnen, so daß "Seyn, Daschn, Grund, Ursache, Kraft, Lebens-

\*) Der Berfasser felbst beruft fich G. 53 auf Zertullian, ber ben Rechtgläubigen gu ben Saretikern fagen laßt: "Ich bin ber Erbe ber Upoftel. -- Cuch haben fie fur immer enterbt, euch haben fie als Frem be linge, als Feinde abgewiesen." princip, Einwirten, Einfließen, Erzeugen, Sichmittheilen; Sichfortpflangen, Beleben, Befeelen, Fortvererben, Ergreifen, Durchdringen, Bilden"tc. chaotisch in einander überfließen. In diefer Hinsicht durfte es dem herrn Verfaffer höchst ersprießlich fenn, wenn er nicht vers schmähen wollte, bei einem jener von ihm sogenannten "Ochnimeister" in die Schule zu gehen, welche zwar von der Kirche zar Eborny, nämlich von der römischen, abgewichen, dagegen aber sich bemucht haben, durch Analyse ber Sedantenbestimmun-

gen Ordnung in den Geist zu bringen, und hierdurch ein gediegenes, wahrhaft allgemeines (fatholisches) Einverständniß unter den Menschen möglich zu machen. Underntheils sondert auch der Hr. Verfaffer nicht die schr mannigsaltigen Bedeutungen, welche die Ausdrücke "Geisti" und "heil. Geisti" in den heil. Schriften, bei den Kirchenlehrern und in spätern Zeiten bis auf jett nach und nach gehabt haben und haben mußten.

Das Refultat des erften Capitels mar, der Meinung bes Berfaffers zufolge, fo fcheint es uns, Folgendes: "Einigfeit (ober) Liebe, Wahrheit und Seiligfeit fenen Gaben des heil. Geiftes ; dicfer Gaben fpendende Geift fep ,, im mer " und "nur" in der Rirche; die Rirche aber bestehe nur aus Golo chen, welchen diefe Gaben unmittelbar durch dieienigen mitge theilt worden, die sie durch gleiche Mittheilung von den Apofteln oder ihren geheiligten Nachfolgern berab übertommen be ben. Die hierdurch bewirfte innere Einheit fen die myftifche Einbeit der chriftlichen Rirche. hiervon geht der Berfaffer im zweiten Capitel aus, welches er durch die Behauptung eröffnet: "die chriftliche Lehre fen (nur) der begriffsmaßige Ausdruck des chriftlichen Geiftes, und tonne eben deshalb nicht ohne diefen Geift verstanden werden. Dan muffe alfo zuvor das neue Lebensprincip empfangen haben," ebe man die chriftliche Lebre oder die firchliche Ueberlieferung perfehen konne (G. 24). Auf diefe Boraussetzung, welche von be Thatfache abstrahirt, daß man auch etwas verstehen tonne, ohne es zur Richtschnur des Wollens und Handelns zu machen, wos durch allein Bofes möglich ift, fest er nun (G. 25) die noch abftractere Behauptung: daß "der felbe Geift, der die Apo-Faßte man namstel erfullte, ewig die Kirche erfullen wird." lich nur diejenigen durch den Collectivbegriff von Rirche aufammen, welche wirklich von "demselben avostolischen Geiste" erfüllt waren, dann wurde die fatholische Rirche in eine zerftreute unfichtbare Gemeinde verwandelt, und die zahllofe Menge von Rirchenglaubigen wohl auf ein fleines Bauflein reducirt. Begreift man hingegen unter Rirche die fichtbare tatholifche, dann wird jener Voraussehung durch 'jedes Blatt der Rirchengeschichte und durch fehr gablreiche Bugestäudniffe bes Berfaffers felbft widerfprochen.

Derfelbe behauptet nun zwar: "wo ber Geift ift, ba be-findet fich auch bie Rirche;" aber er fetst gleich hinzu : "und wo Die Rirche, bort ber Geift," und giebt durch bas Lestere, wie durch vieles Undere, ju erfennen, baß er unter Rirche - Die feinige - namlich die romifch = fatholifche verfteht. Er folgert bann aus Diefer Unnahme ben befannten rom.=fathol. Grundfat: "Die Rirche ertlare" Die Bibel. Mus der Boraussetzung aber, baß ber heil. Geift in allen Gläubigen und immer derfelbe fen, folgert er, bag auch bie Lehre und ibre Erflarung allenthalben und immer Diefelbe fen und fenn muffe (G. 26-29). Diefe Allenthalben= und= im= mer= Diefelbigfeit wird ihm hierdurch zum Kriterion ber Bahrheit. "Co tann," heißt es G. 32, "der wahre Unsbruct bes innern Glaubens, bie wahre Lehre, nur durch bie Gefammtheit bestimmt und erhalten werden; b. h. ber Ebrift ift hinfichtlich ber Beftimmung deffen, was die wahre Lebre ift, an die Gefammtheit ber mit ihm gleichzeitig Glaubigen und aller fruheren bis ju ben Upofteln hinauf an-gewiefen." Dit anderen Borten G. 33: "Die Frage, was ift Chriftlebre? ift dur chaus bift ortifch; fie beißt: ",,,wie lautet bie allgemeine, immermabrende Ueberlieferung? "" Daß aber die Gefammtheit nicht irren tonne, grundet er auf die Bemertung: weil fonft "ber in ihr thatige Geift als untha= tig gefest wurde" ober als fich felbft widerfprechend.

Wir bemerken hier nur das Wenige, daß, wenn der heil. Geift wirklich — als die Sefammtheit immer gleicherweise influenzirend — angenommen wird, nicht abzusehen ift, wie ein Mitglied derselden zur Frage nach der Wahrheit einer Lebre tommen fann, die ihm von feiner Kirche überliefert worden. Wäre er aber dennoch in Zweifel an der Wahrheit einer solchen Lebre gerathen, so wäre nicht abzusehen, wie und wann feine Forschungen enden könnten, da die Gesammtheit von den Upofelm an nicht eine continuirliche Gesammtgeschichte ibres inneren Lebens geschrieben hat. — Eudlich ist dier anzuführen, was ver Verfasser sleht S. 118 bemerkt: "die Gesammtheit der Eländigen war nie christlich genug, um rein die Idee ver tathol. Kirche im Leben darzustellen." Wie dann, um sie rein zu überliefern?

Da nun dem Verfasser bie Altheit Kriterion der Bahrheit, so folgt nothwendig, daß "jede egoistische (d. h. untirchliche) Entwickelung widerlegt wird durch Nachweisung der Renheit" (S. 35). Nun ist freilich Neuheit nicht blos ein sehe formeller und relativer Begriff; sondern da mit neu hier bezeichnet werden soll: "nicht alt," so ist es auch ein blos ne-

gativer Begriff, welcher nie zureichend von etwas nachgewiefen werden tann. Nun behauptet zwar ber Berfaffer , "bieje Nachweisung geschah vermittelft der ununterbrochenen bie fcoflichen Reihenfolge von den Aposteln an; d. h. man zeigte baburch, daß die Sarefien erft wahrend der ichon begonnenen Reihe entstanden feyen, mithin nicht von einem der Apo ftel ihre Lehre empfangen hatten" (G. 36). Siermit wird affo querft die Glaubwurdigkeit einer Lebre von ber des Lehrers, Diefe von deffen factifcher Uebereinstimmung mit der gefammten Rirche abhängig gemacht, und somit die Uebergen. gung von einer endlofen hiftorifchen Unterfuchung, bie nur in einer unbedingten Infallibilitat des Pabftes jur Ruhe kommen fann. Allein womit wird die ununterbroche ne Reihenfolge der Bifchofe nachgewiesen? Barum wird blos von den Bischöfen gesprochen, da eben die Gesammtbeit aller Beiten entscheiden und erhalten follte? Konnte nicht ein Apostel auch Dichtbifchofen die angeblich neue Lehre uberliefert haben? Uber es ift befannt, daß fchon lange vor 206-lauf der drei ersten Jahrhunderte die Bifchofe fich als die als leinigen oder bevorzugten Träger des apostolischen Geiftes angefehen haben \*), und daß nicht mehr von Seiligfeit und felbft aufopfernder Liebe auf Reinheit des Glaubens und der Lehre, fondern umgetehrt von Uebereinftimmung mit bijchofficher Glaubensmeinung auf Reinheit der Sitten geschloffen wurde. Uebrigens erflart der Verfaffer felbft jene Rachweisung für unmoge lich, indem er hinzuset: "dadurch follte feineswegs gefagt werden, daß jeder der Bifchofe fur immer und allegeit im Besits der achten apostolischen Lehre fich befinden mußte, ichon barum, weil er in eine apostolische Reibe verfeut fen, und ihm fchon jene Eigenschaft durch die lettere gleichfam magisch gufließe. Dies ware eine bochit materielle Auffaffung" (G. 36, 37). Denn, abgesehen davon, daß der Verfaffer felbst die Birk famfeit des beil. Beiftes durchgangig als eine magifche charafteris firt \*\*), tonnen Laien und bloße Priefter nicht die mindefte Beruhigung haben, wenn sie nicht glauben dürfen, ja muffen, daß der ,allezeit gleich thatige heil. Beift oder die die Rirche felbft bilden de gottliche Rraft" (G. 43) den Bis fchof jederzeit im Besit der achten Lebre erhalte. Doch bier,

<sup>\*)</sup> Bermittelft ber magifchen Beihe ber Drbination." C. Rean

ders allgem. Geschichte 2c. l. 297 ff. 330 und 562. \*\*) Wir erinnern an S. 1 und an S. 64, wo es heißt, daß "ber Mensch für sich immernur irren kann." — Dhnehin hätte ja auch bie Rinbertaufe, bie fcon in ber Mitte bes britten Jahrhunderts in ber nordafritanifchen Rirche als allgemein angenommen erfcheint, teinen Sinn, wenn man berfelben nicht eine magifche Wirtfamteit uner-Zennte.

wo es uur gilt, bas Neue abzuweisen, intereffirt ber Verfaffer sich nicht für die Veruhigung des Claubigen, sondern ertlärt sogar ausdrücklich (S. 43): "der einzelne Gläubige beruhige sich uur dann, wenn die Ibentität seiner mit allen vergangenen Neihen ihm zum klaren Bewußtenn tomme." Zu "dieser Verständigung," meint er dann, "sen die anfere schriftlich gewordene Tradition das Mittel," und weil ver Gläubige diesennach das "Angesetzte" auswersen könne, barum sen "sein Glanbe kein Autoritätsglaube" (S. 45). hier muß man in der That über die Kühnheit erstaunen, mit welcher einem allgemein bekannten Ausbruck ein ihm völlig frember Sinn zugemuthet wird; den, wenn ich etwas nur darum glaube, weil es alt ist, oder weil es von Anderen, mit wären diese Anderen die ganze Vorwelt, geglaubt worden, so ist dusterthum, oder die Vorwelt Autorität für mich, und mein Glanbe ein Autoritätsglaube.

171

Uber die "verftandige Einheit" in ber Rirche begreift nicht blos die heil. Schriften und die apostolische Tradition, fondern anch noch alles dasjenige, was später, nach und nach, als Dentung, Entwickelung und Ausführung jener primitiven Tradition, als "Entfaltung der hoheren Le-bensteime" von der fogenannten Rirche festgestellt und demnachft auch als firchliche Tradition beibehalten worden, eine Entwicklung, welche "in herrlicher Bluthe auf den großen Onnoben (auch ju Chalcedon? und im Lateran?) erfchienen" fenn foll (G. 47. 48). Sierbei tann natürlich das ,von 21 n= fang an" bas "Immer=da=gewefen=fenu" nicht mehr als Rriterion Dienen. Wenn nun Einzelne fich gegen eine folche, ihnen etwa nicht chriftlich scheinende Entwicklung auf die beil. Schrift, Die boch als apostolifdje Tradition anertannt mar, als auf etwas ,,3mmer=ba=gewefenes" beriefen, fo wur= ben fie, bemertt ber Berfaffer (G. 53) hiervon ,als Fremblin= ge, als Feinde," überhaupt als foldje abgewiefen, die bie Schrift ,nicht verftanden, indem Diefelbe nur in ber Rirche verftanden wurde." Sier erhalt alfo ber Glaube eine andere Grundlage, und wie vorher bas Alterthum, Die bisberige Rirche, fo foll nun die bloße Dehrheit ber gegenwärtis gen Rirche, ober auch nur derjenigen Gemeinden, Die fich für rechtglaubig halten, Autoritat für die Abweis chenden werden! Die Urianer und fpater Die griechischen Chris ften verftanden alfo bie beil. Schrift nicht, weil fie von ben romifchen Chriften, bie fich fur bie alleinige Rirche hielten, abwich en. Uber tonnten jene nicht auch fagen, bie Romer fenen von ihnen abgewichen, wie dies ichon im Streit binfichtlich ber Diterfeier, ber Regertaufe, bann auch binfichtlich bes Filioque und bes Bilberdienftes geschehen? - Die romifche Rirche bes

hauptet allein die "rechte Unffassung der chriftlichen Lehre, bie allezeit dagewefene" (?) zu besitzen; aber die griechische Rieche behauptet daffelbe, und auch in ihr hat sich die Einheit bisber erhalten. hier bleibt der Berfasser feinen Lefern das Riterion schuldig, burch welches die beiderseitigen Aufpruche geschlichtet werden könnten; denn das bloße "Ubgewichen fenn von der Kirche" kann mit gleicher Befugniß der römischen von

ber griechischen zum Vorwurf gemacht werden. Spätere Reformatoren behaupteten ja fogar, beide fenen von der wahrhaftchristlichen, nämlich von der, in beiden verborgenen, unfichtbaren Rirche abgewichen.

hier ift alfo nicht mehr die Rede von Gefammtheit ber Glaubigen, von Immer=da=gewefen=fenn, von bie schöflicher Reihenfolge; sondern man muß ber ebendas fenenden, proponirenden und Glauben gebietenden Rirche, d. b. ber Geiftlichfeit, (oder vielmehr dem eben vorhandenen Beiftlichen) dasjenige glauben, was und weil fie es ju glanben gebietet. Es zeigt fich biermit die Nothwendigfeit, auf die anfängliche Vorausfetzung des Verfassers zurückzukommen, auf Die Behauptung nämlich, daß der heil. Geift die Rirche m zeuge und erhalte, und der Glaube dem Einzelnen burch Einwirfung des heil. Geiftes mitgetheilt werde \*); bem ohne eine folche Influenz ift nicht abzuschen, wodurch der Einzelne fich bestimmen laffen follte, der Berficherung der fathol. Rirche, daß die griechische u. a. von ihr abgewichen fen, Gianben beizumeffen. Birtlich giebt es außer und zwischen biefer letteren Annahme und dem Grundfate unbedingter individnellie Glaubensfreiheit feinen anderweitigen Ruhepunft. Goll einmal die Religionslehre nur als wunderbar und hiftorifch ge gebene gelten, fo muß die einmal gegebene auch fortwährend mittelft wunderbarer Einwirfung ertlart, die ertlärte im Munde des Ueberliefernden wunderbar erhalten werden, endlich aber auch dem horer ein unwiderstehlicher Glaube an die Unfehlbarteit des Ueberliefernden wunderbar eingege

<sup>\*)</sup> Alles diefes ift benn auch ausbrücklich in ben rom. = fathol. Ka techismen allem Uebrigen au Grund gelegt. In ben Institut. doet. christ. sec. norm. p. Canisië. (Manhem. 1751.) heißt cs: "credit ca tholicus soli Deo revelanti: seit autem Deum revelasse, guis Ec clesia id testatur et proponit." Alls "Recta fidei regula, qua Catholici ab haereticis discernuntur," wird angegeben: "christi fidem, atque Ecclesiae autoritatem integram profiteri, illudque ratum ac fixum tenere oportere, quod Ecclesiae catholicae pastores atque doctores oredendum definierunt." Der Glaube (fides) aber wird be ftimmt als "donum Dei ac lumen, quo illustratus homo firmiter asentitur omnibus, quae Deus revelavit, et nobis per ecclesiam credenda proponit, sivo scripta illa sint, sive non sint." (Alfo auf's Rort glauben).

ben feyn. Denn wird einmal an der heiligen, unverbrüchlichen Autorität des einzelnen Lehrers gezweifelt, dann breitet der Zweifel sich unaufhaltsam über alles von außen Gegebene aus. Zunächst wird an der Autorität des geistlich en Standes, also der Ueberlieferer und Erklärer, dann an der Autorität deffen, der ihnen die Autorität verliehen, und so rückwärts an allen äußerlichen Urfunden gezweiselt, und die Einheit der Lehre und des Glaubens wird eben so unmöglich, als eine gleichmäßige Beendigung und ein gleiches Resultat der Nachforschung.

173

Der Verfaffer mag nun wohl felbft gefühlt haben, baß burch das Bisherige die verständige Einheit in der Rirche noch nicht verständlich genug geworden fen; benu er eröffnet bas britte Capitel, S. 63 mit ber Bemerfung: "bas Drin= cip ber Einheit der Rirche wird uns um Dieles flarer werden, wenn wir die Eigenthumlichfeit der harefie (ber Der= faffer überfett es durch "Schulmeisterei") gegenüberftellen." Wie unpaffend zunachft der Ausdruct "Schulmeisterei" fen, um als gleichbedeutend mit hareste ju gelten, laffen wir dabin gestellt fepn, um den auffallenden Irrthum zu bemerken, welchen ber Berfaffer begangen, indem er (G. 126) auch das Rabbi bei Datth. 23; 8. mit "Ochulmeifter" überfest, weil bier Chrifins ,bas abgesonderte und fondernde Ochulivefen der Juden im Muge gehabt habe." Dffenbar ift vielmehr die allgemein angenommene Ueberfetjung von "Lehrer" ober "Deifter" die richtige, ba Chriftus felbit fich als ben einzigen Lehrer (ober Rabbi, Kannynung, (vergl. 8 und 10) bezeichnet, und fich auch fonft von Petrus, wie von den anderen Jungern oftmals Rabbi nennen laßt (Marc. 9, 5. Joh. 1, 39. 50 2c.). -

Die Härefie felbst wird vom Berfaffer (S. 65) im 2001gemeinen bestimmt als "das Bestreben, das Christen thum burch bloßes Deuten, ohne Berücksichtigung des gemeinfamen christl. Lebens und des durch dieses Bedingten auszumittein." Wie mangelhaft diese Definition sey, zeigt sich bei dem Rüchtigsten Nachdenten, und besonders dadurch, daß die zwei vom Berfasser angegebenen Arten von Härefie, nämlich die willtürliche Speculation und der separatistische Mysicismus, sich nicht unter jenen Gattungsbegriff zusammenfassen laffen, und er überhaupt auf die wenigsten sogenannten Häreften anwendbar ist. Bemerkt doch der Verfasser selbst, daß namentlich die spezulirenden Häreiter fast durchgängig mit allen Ebristen Friesven hielten und die Einigkeit ves christl. Lebens nicht vorch einzelne Glaubensverschiedenheit gestört glaubten; so daß es oftmals die sogenannte Rirche war, welche ohne Berückschtigung des liebreichen Miteinanderlebens blos um Gedautenunterjchiede bie Kirchengemeinschaft auffündigte. hier tritt dann wieder die schon im Früheren von uns ge rügte Confusion von Glauben und Liebe hervor. "Du Glauben," bemerkt nämlich der Verfaffer (S. 66), "und be die Rirchengemeinschaft erzeugende Liebe hält der Schulmeh fter für zwei völlig verschiedene Dinge\*), und meint, man könne die Semeinschaft ohne denselben Glauben bestigen. — Mach fathol. Betrachtungsweise (hingegen) sind Bahrheit und Liebe identisch;" und nach S. 96 "betrachtete die kathol. Rirche das den Glauben erzeugende Princip mit dem die Eemeinschaft gründenden als schlechthin dasselbes; sie nahm deshalb an, daß, wer den ersteren nicht gemeinsam habe, auch die letztere nur getrübt bestigen förme." Diese Voraussehung hebt den Unterschied des Denkens und Bostlens auf, und macht den Menschen zum völlig unfreien Bertizeuge des Einen heil. Geistes \*\*).

Nur von diefer Confusion aus ist es dann folgerichtig, mit dem Verfasser (G. 71) zu behaupten, daß "was den oberstein Erundsathe (der Häretiter?), die Untersuchungs freiheit über das, was Christenthum ist, betrifft, so mußte er ben Ratholiten alles Sinnes und aller wahren Vedeutung zu entbehren scheinen, wenn von ihm als einem christlich-fürchlich en die Nede ist." "Denn," führt er aus Tertullian in, "war der Häretiter Christ, wie konnte er erst untersinchen wollen, was das Christenthum ist?" Untersucht er, so ist er noch kein Christ. Was aber den rechtgläubigen Christen ausmache, darüber meinte der juristische Tertullian, und nach ihm die canonische römische Kirche, darüber entscheide die bisherige kirchliche Ueberlieferung, welche vermittelst anhaltenden Vescher Veräfter und ein unerschütterliches Recht gegen alle Ubweichungen (Häreften) erworben habe. —

Wir fehen hier davon ab, daß, was nicht befeffen werben kann, auch nicht durch Präfcription zu erwerben ift, und daß felbst, wenn man die Fiction einer moralischen Perfon der Nirche zulaffen wollte, dieselbe durch stetes Fortbeste hen von Saressen stets in mala fide constituirt ist; wir seben hiervon ab, um Wesentlicheres einzuwenden. Es ist nämlich zu bekannt, als daß wir es hier nachzuweisen uns veranlast

<sup>\*)</sup> Bir haben oben ichon nachgewiefen, bag nicht nur ber Apoftel Paalus, fondern Sefus felbst ben Glauben von der Liebe ausdrucklich unterschie ben haben.

<sup>\*\*)</sup> Bir erinnern an des Berfaffers Aeußerung, welcher S. 92 es als "Berwegenheit menschlicher Speculation bezeichnet, das Göttliche ober eigenthumlich Christliche durch das Menschliche meffen, ober dasselbe auch nur, wenn es angeboten wird, durch eigene Kraft in sich aufnehmen gu tonnen."

finden tonnten, daß von Beit ju Beit immer Debr und mit= unter Underes unter "Chriftenthum" verftanden wurde. Denn ein Underes war es, wenn in ben erften Beiten querft nur Glaube an den Deffias, an Chriftum den Gefalbten oder ben gefandten Sohn Gottes, bann ein chriftliches Leben als allein wefentliche Bedingung bes Chriftfenns, wenn fpater auch getaufte Rinder als Chriften angefehen wurden, und in ber Kolge das athanafifche, endlich fogar ein tridentini= fces Glaubensbetenntnif jum achten und rechten Chriften, d. h. zum romifchen Ratholiten ftempelte. Wenn nun ein Drigenes, ja felbit ein Tertullian, ber Unficht ihrer Beitgenoffen nach, auch bann noch Chriften blieben, als jener gegen die Ewigkeit ber Sollenstrafen fcbrieb, und Diefer in feiner verständigen Confequent bis jum Montanismus fortging, batten biefe ba nicht unterfuchen muffen, ob bas auch Chriftenthum fen, mas von den andersglaubigen romifchen Chris ften auch fur Chriftenthum ausgegeben wurde? Dufte nicht ber beil. Cuprian auf mehreren Concilien unterjuchen, ob bie, von Rom aus, inconfequenter Deife, fur wirtfam ertlarte, ReBertaufe chriftlich fen oder nicht? -

Wir bemerken daher abermals, weil es noch jeht nie oft geing gesagt werden kann, daß uur aus der genaueften Bestimmung der einzelnen Grundbegriffe die Klarheit des Ganzen hervorgehen kann, und weil hr. M. nicht zuvor sich klar gemacht, was in den verschiedenen Zeiten unter Christenthum, Kirche, Glaube u.f. w. verstanden, wurde, so find auch feine Darstellungen durchgängig so confundirend und unhaltbar.

Wir tonnen uns beshalb auch nicht barauf einlaffen, alle bie einzelnen Paralogismen und Formalismen aufzudecten, burch welche ber Berfaffer ju erweifen fucht: "ber Rirche (? ber Gefammtheit ber Getauften, oder ber Klerifer, oder ber Bifchofe, oder ber Uniform = Glaubigen, ober der Rirche xar' 250-27, namlich ber pabfilichen ober .. ?) tonne nicht jugemu= thet werden, das Unterfuchungsprincip anguerten= nen" (G. 72); wir mußten fonft ein Buch fchreiben. Dics glanben wir aber bemerten zu muffen, baß ein folcher Erweis-verfuch als vollig überfluffig erscheint, wenn einmal vorausgefest ift, daß, wer nicht durchaus daffelbe glaubt, was 200 ober gewiffe Mitglieder einer Gefellschaft glauben, beshalb lie b= los und egoiftifch fen, und daß, weil er diefemnach egois ftifch ift, er auch nicht im Stande fen, basjenige zu verstehen und zu glauben, was jene Gefellichaft lehrt und glaubt. Dies wird aber mit andern Worten vom Verfaffer (G. 101) bes hauptet, wo es beißt: "Bie man die firchliche Gemein= fchaft und die mabre Erfenntniß fich gegenfeitig bedingen

romisch-fathol.) fich fortpflanzende, fortvererbende geiftige Lebenstraft" hingegen nennt der Verfasser (G. 10) die im nere "geheimnißvolle Tradition," die unsichtbare Seitt der gesammten Ueberlieferung.

Bie nun aber, wenn der neue fich offenbarende Geit in der wirklichen Rirche, die er um fich her vorfindet, nicht mehr jene ursprüngliche Liebe, nicht mehr jene evangelische Freiheit wahrnimmt, in benen er fich hingezogen fuhlt; weim er Die einfachen Bahrheiten bes Evangeliums entstellt und wieder ein alttestamentarisches Gefet, eine israelitische Feindfeligteit, eine heidnische Sinnlichfeit herrichen findet; wenn, wie dies ichon fruhe geschehen, die Brudeste meinde in geiftliche herricher und unterwürfige Luien gerfallen, der Gottesdienft zum Theil ein Setifchismus, bas Bebet häufig zum bloßen Dechanismns, die Rirchenverfammlung ein, Schlachtfeld von Intriguen, und bie Rirchenhaupter ju Schwertfuhrern ber Undulbfamteit geworden find? Die endlich, wenn jener Geift vergeblich an herstellung der alten Ordnung, der ersten Sittenreinheit, Wit anfänglichen Prufungefreiheit bringt, und nun zuletzt eine nene Gemeinde bildet neben ber alten, die nur mehr angerlicher Beift als die Fortfegung der erften Chriftengemeinde angefehen werden tann? Bird biefer Geift dann doch als ein Lugengeift ju me werfen fenn? -

Augustin, den unfer Verfaffer auch (G. 11) ju biefem Behufe anführt, verwarf, auf diefelbe Deife wie ber Berf. fchon Alle, welche ihm nicht rechtglaubig fchienen; Die fpaten romifch = fatholifche Rirche brandmartte als Lugengeifter 2006, welche neben ihr chriftliche Bereine auf den Grund bes Evangeltums, ober ber erften apoftolifchen Rirche, ober ber erften fieben Jahrhunderte aufbauen wollten ! - Freilich, wenn man von allen den Graueln und dem Fauftrecht und dem widerchriftlichen Unfug, welche die rom. - tathol. Chriftenheit über taufend Jahre lang beflectt haben, absehen will, um fich blos entweder an die formelle dogmatische Einheit oder an die unfichtbare Gemeinschaft der wirklich im Glauben und in der Liebe Einigen zu halten, dann tann man im ersten Falle die fichtbare romische Rirche für eine Fortsehung der niganischen im 4ten Jahrhunderte ausgeben, oder im zweiten Falle die erfte Gemeinde ber heiligen als fich auch in ber romifchen Ritte fortfetend, anfehen. Das man aber nach Belieben bas Eine oder das Undere thun konnte, tommt daher, daß fortwährend 1) durch Rirche bald das Ideal derfelben, bald die wirts liche Gesammtheit ber rom. = fathol. Glaubensbefenner bezeichnet wird, und 2) der heil. Geift bei jeder Gelegenheit in eine andere Geftalt verfließt.

Bon biefem flaten Schwanten ber geiftigen Beftimmungen gleichfam geiftig feefrant geworden, und ermudet von dem Demuben, Dieje chaotifche Daffe zu entwirren und feftes Land gu gewinnen, nehmen wir unfere Buflucht zu ben Bufaten, in welchen ber Berf. ,einzelne Punfte mehr aufzuflaren" in ber Borrede verheißen hat. Uber auch da bleibt fich der Berf. in feiner bogmatischen Unbestimmtheit gleich. Laft es fich alfo ei= nestheils nicht ju einer flaren Borftellung erheben, was ber Berf. unter ber fogenannten "myftifchen Ginbeit der Rirche" verfteht, fo muß anderntheils behauptet werden, baß, falls man mit ihm Einigkeit, Seiligkeit und Babrheit als Babrzeichen folcher Einheit annimmt, feiner wirflich auf Erben bestehenden Rirche Diefe Einheit zugeschrieben werben fann, ba ce Wortmißbrauch ware, einem Bereine von Menfchen Pra-Dicate beigulegen, welche nur den wenigften Ditgliedern deffelben zufommen. Ein gleicher Difbrauch wurde es fenn, alle auf Erden zerftreute, wirflich Seilige burch bas Bort "Rir= che" in Eines zufammenzufaffen, da man unter Rirche einen Berein, ber als folcher auch außerlich mahrnehmbar und irgend= wie auerfaunt vorhanden ift, verfteht. 2Bollte fich aber eine ber wirklich vorhandenen chriftlichen Gemeinschaften anmagen, fich fur die allein = ,,einige, heilige und wahre" in dem Ginne auszugeben, bag nur in ihr allein ,, ber heilige und beiligende Beift" fich finde, daß Diefer Geift nur durch ihre Mitglieder fich fortleite, und fich aus denjenigen zurückziehe, welche in irgend cinem, von ihr für wefentlich ausgegebenen Glaubenspuntte von ibr abweichen und deshalb von ihrer Gemeinfchaft ausgeschlof= fen werden, fo tonnte man einer folchen Ginheit wohl das Pra= Dicat einer "myftifchen" zugefteben, um bamit etwas entfetslich Geheimes, Berborgnes, ja fchlechthin Unbegreifliches und Unrechtfertigbares zu bezeichnen. Es wurde aber eben damit als zwecklos erfcheinen, von ihr zu fprechen, da bas Geiprochene fur die Myftifch = Bereinten überfluffig, fur Fremde (hostes) \*) aber nothwendigerweife unverstandlich fenn mußte.

167

Aus allem biefem geht hervor, daß Mangel an Beft im mt heit der hauptvorwurf ift, welcher die Darstellungsweise des Verfaffers trifft. Einestheils gebraucht er die wesentlich verschiedensten Rategorien, um ein und dieselbe Beziehung bes heil. Geistes zum Menschen damit zu bezeichnen, so daß "Seyn, Daseyn, Grund, Ursache, Kraft, Lebens-

\*) Der Verfasser felbst beruft sich S. 53 auf Tertullian, ber ben Rechtglaubigen ju ben haretitern fagen laßt: "Ich bin der Erbe der Upoftel. -- Euch haben sie für immer enterbt, euch haben sie als Frem blinge, als Feinde abgewiesen." princip, Cinwirten, Einfließen, Ergeugen, Sichmittheilen; Sichfortpflangen, Beleben, Befeelen, Fortvererben, Ergreifen, Durchdringen, Bilden"tc. chaotifch in einander uberfließen. In diefer hinficht durfte es bem herrn Derfaffer hochft ersprießlich fenn, wenn er nicht verfchmaben wollte, bei einem jener von ihm fogenannten "Schuimeifter" in die Schule zu gehen, welche zwar von der Rirche Rat' 250xnu, nämlich von der romischen, abgewichen, dagegen aber fich bemucht haben, durch Unalyfe ber Gedantenbeftimmungen Ordnung in den Geift zu bringen, und hierdurch ein gedies genes, mahrhaft allgemeines (fatholifches) Einverständnig unter den Menschen möglich zu machen. Underntheils fondert auch ber Sr. Berfaffer nicht die febr mannigfaltigen Bedeutungen, welche die Ausdrucke "Geift" und "heil. Geift" in den beil. Schriften, bei den Rirchenlehrern und in fpatern Beiten bis auf jest nach und nach gehabt haben und haben mußten.

Das Refultat des erften Capitels mar, der Meinung bes Berfaffers zufolge, fo fcheint es uns, Folgendes: "Einigfeit (ober) Liebe, Wahrheit und Seiligfeit fegen Gaben des beil. Seiftes; " Diefer Gaben fpendende Geift fen , im mer" und "nur" in der Rirche; die Rirche aber bestehe nur aus Golchen, welchen diefe Gaben uumittelbar burch diejenigen mitgetheilt worden, die fie durch gleiche Mittheilung von den Upofteln oder ihren geheiligten Nachfolgern berab übertommen bas ben. Die hierdurch bewirfte innere Einheit fen die myflifche hiervon geht der Berfaffer Einheit der christlichen Rirche. im zweiten Capitel aus, welches er durch die Behauptung eröffnet: "die christliche Lehre fey (nur) der begriffsmäßige Ausdruck des chriftlichen Geiftes, und tonne eben deshalb nicht ohne diefen Geift verftanden werden. Dan muffe alfo zuvor das neue Lebensprincip empfangen haben," ehe man die chriftliche Lehre oder die firchliche Ueberlieferung verstehen tonne (G. 24). Auf diefe Borausfehung, welche von ber Thatfache abstrahirt, daß man auch etwas verstehen tonne, ohne es jur Richtichnur des Bollens und Bandelns ju machen, mos burch allein Bofes möglich ift, fest er nun (G. 25) die noch abftractere Behauptung: daß ,,der felbe Geift, der die Apoftel erfällte, ewig die Kirche erfüllen wird." Faßte man namlich nur diejenigen durch den Collectivbegriff von Rirche zufammen, welche wirklich von "demfelben apostolischen Geifte" erfüllt waren, dann wurde die fatholifche Rirche in eine zerftrente unfichtbare Gemeinde verwandelt, und die zahllofe Menge von Rirchenglaubigen wohl auf ein fleines Bauflein reducirt. Begreift man hingegen unter Rirche die fichtbare tatholifche, dann wird jener Voraussehung durch jedes Blatt der Rirchengeschichte und durch fehr jahlreiche Zugestäudniffe bes Verfaffers felbst widerfprochen.

Derfelbe behauptet nun zwar: "wo ber Geift ift, ba bes findet fich auch die Rirche;" aber er feist gleich hingu : "und wo die Rirche, dort der Geift," und giebt durch das Lettere, wie durch vieles Andere, zu erfennen, daß er unter Rirche - die feinige - namlich die romifch = fatholifche versteht. Er folgert bann aus Diefer Unnahme ben befannten rom.=fathol. Grundfat: "die Rirche erflare" die Bibel. Aus der Boraussesung aber, daß ber heil. Geift in allen Glaubigen und immer berfelbe fen, folgert er, daß auch die Lehre und ihre Erflarung allenthalben und immer Diefelbe fen und fenn muffe (G. 26 - 29). Diefe Ullenthalben = und = im= mer- diefelbigfeit wird ihm hierdurch jum Rriterion ber Bahrheit. "Co fann," beißt es G. 32, "ber wahre Une= bruct des innern Glaubens, bie wahre Lehre, nur burch die Gefammtheit bestimmt und erhalten werden; b. h. ber Chrift ift hinfichtlich ber Beftimmung deffen, was die wahre Lehre ift, an die Gefammtheit der mit ihm gleichzeitig Glaubigen und aller fruheren bis ju den Aposteln hinauf an-gewiefen." Dit anderen Borten G. 33: "Die Frage, was ift Ehriftlehre? ift dur chaus bift orifch; fie beißt: ",,,wie lautet bie allgemeine, immermabrende Ueverlieferung? "" Daß aber die Gefammtheit nicht irren tonne, grundet er auf die Bemerfung: weil fonft ,, ber in ihr thatige Geift als untha= tig gefest wirde" ober als fich felbit widerfprechend. Bir bemerten hier nur bas Benige, baß, wenn ber beil. Beift wirflich - als die Gefammtheit immer gleicherweife influen= zirend - angenommen wird, nicht abzusehen ift, wie ein Mit= glied berfelben jur Frage nach ber 2Babrheit einer Lehre tom= men fann, Die ihm von feiner Rirche überliefert worden. Bare er aber bennoch in Zweifel an ber Dabrheit einer folchen Lebre

gerathen, so ware nicht abzuschen, wie und wann feine Forschungen enden könnten, ba die Gesammtheit von den Uposteln an nicht eine continuirliche Gesammtgeschichte ihres inneren Lebens geschrieben hat. — Eudlich ist bier anzuführen, was ver Verfasser selcht S. 118 bemertt: "die Gesammtheit der Blaubigen war nie christlich genug, um rein die Idee ver tathol. Kirche im Leben barzustellen." Wie dann, um sie rein zu überliefern?

Da nun dem Verfasser die Altheit Kriterion der Mahrheit, so folgt nothwendig, daß "jede egoistische (d. h. unfirchlische) Entwickelung widerlegt wird durch Nachweisung der Neuheit" (G. 35). Nun ist freilich Neuheit nicht blos ein schr formeller und relativer Begriff; sondern da mit neu hier bezeichnet werden soll: "nicht alt," so ist es auch ein blos ne-

gativer Begriff, welcher nie gureichend von etwas nachgewiefen werden tann. Run behauptet zwar der Berfaffer, "biefe Rachweisung geschah vermittelft der ununterbrodrenen bie fchoflichen Reihenfolge von den Uposteln au; b. h. man zeigte baburch, daß die Saressen erst während der ichon begonnenen Reihe entstanden feyen, mithin nicht von einem der Apoft el ihre Lehre empfangen hatten" (G. 36). Siermit wird alfo querft die Glaubwurdigkeit einer Lebre von der des Lebrers, Diefe von deffen factifcher Uebereinstimmung mit der ges fammten Rirche abhängig gemacht, und somit die Uebergeugung von einer endlofen hiftorifchen Unterfuchung, bie nur in einer unbedingten Infallibilitat des Pabftes jur Ruhe tommen fann. Allein womit wird die ununterbrochene Reihenfolge der Bifchofe nachgewiesen? Barum wird blos von den Bischöfen gesprochen, ba eben die Gefammte beit aller Beiten entscheiden und erhalten follte? Konnte nicht ein Apostel auch Dichtbischofen die angeblich neue Lehre uberliefert haben? Uber es ift befannt, daß fchon lange vor 21b-lauf der drei ersten Jahrhunderte die Bifchofe fich als die als leinigen oder bevorzugten Trager des apostolischen Geistes angesehen haben \*), und daß nicht mehr von Seiligfeit und felbfts aufopfernder Liebe auf Reinheit des Glaubens und der Lehre, fondern umgekehrt von Uebereinstimmung mit bifchoflicher Glaubensmeinung auf Reinheit der Sitten geschloffen wurde. Uebrigens erklart ber Berfaffer felbft jene Rachweisung für unmöge lich, indem er hinzufest: "badurch follte feineswegs gefagt werden, daß jeder der Bifchofe fur immer und allezeit im Befit der achten avostolischen Lehre fich befinden mußte, fchon barum, weil er in eine apostolische Reibe versetzt fen, und ibm schon jene Eigenschaft burch die letztere gleichsam magisch zus fließe. Dies ware eine bochft materielle Auffaffung" (G. 36, 37). Denn, abgeschen davon, daß der Verfaffer felbit die Birtfamfeit des heil. Geiftes durchgangig als eine magifche charafteris firt \*\*), tonnen Laieu und bloße Priefter nicht die mindefte Beruhigung haben, wenn sie nicht glauben durfen, ja muffen, daß der ,allezeit gleich thatige heil. Geift oder die die Rirche felbft bilden de gottliche Rraft" (G. 43) den Bis schof jederzeit im Besit der achten Lebre erhalte. Doch bier,

\*) Bermittelft ber magifchen Beihe ber Orbination." G. Rean.

bers allgem. Geschichte ze. 1. 297 ff. 330 und 562. \*\*) Wir erinnern an S. 1 und an S. 64, wo es heißt, daß "ber Mensch fur sich immer nur irren tann." — Ohnehin hätte ja auch bie Rinbertaufe, bie fcon in ber Mitte bes britten Jahrhunderts in ber nordafritanischen Rirche als allgemein angenommen erscheint, feinen Sinn, wenn man berfelben nicht eine magifche Wirtfamteit quer: tennte.

wo es nur gilt, bas Dene abzuweifen, intereffirt ber Berfaffer fich nicht fur die Beruhigung des Glaubigen, fondern erflart fogar ausbrucklich (G. 43): "der einzelne Glaubige bernhige fich nur bann, wenn die 3bentitat feiner mit allen vergangenen Reihen ihm jum flaren Bewußtfenn fomme." Bu "biefer Berftandigung," meint er bann, "fen bie außere fchriftlich gewordene Tradition das Mittel," und weil ber Glaubige Diefemnach bas "Ungefeste" auswerfen tonne, barum fen ,fein Glaube tein Autoritatsglaube" (S. 45). Sier muß man in ber That über Die Ruhnheit erstaunen, mit welcher einem allgemein befannten Ausbruck ein ihm vollig frems ber Ginn jugemuthet wird; benn, wenn ich etwas nur barnm glaube, weil es alt ift, ober weil es von Underen, und waren diefe Underen Die gange Borwelt, geglaubt worden, fo ift bas Ulterthum, oder die Borwelt Autoritat fur mich, und mein Glaube ein Antoritatsglaube. -

171

Uber die "verftandige Einheit" in ber Rirche begreift nicht blos die heil. Schriften und die apostolische Tradition, fondern auch noch alles basjenige, was später, nach und nach, als Deutung, Entwickelung und Ausführuna jener primitiven Tradition, als "Entfaltung der hoheren Le-bensteime" von ber fogenannten Rirche festgeftellt und demnachft auch als firchliche Tradition beibehalten worden, eine Entwicklung, welche ,in herrlicher Bluthe auf den großen Synoben (auch ju Chalcebon? und im Lateran?) erschienen" fenn foll (G. 47. 48). Sierbei tann natürlich bas ,,von 21 n= fang an" bas ,,3mmer=ba=gewefen=fenn" nicht mehr als Rriterion Dienen. Denn nun Einzelne fich gegen eine foldhe, ihnen etwa nicht chriftlich scheinende Entwicklung auf die beil. Schrift, die boch als apostolifche Tradition anertannt war, als auf etwas "Immer=ba=gewefenes" beriefen, fo wur= ben fie, bemerft der Berfaffer (G. 53) hiervon ,als Fremdlin= ge, als Feinde," überhaupt als foldje abgewiefen, die die Schrift ,nicht verstanden, indem diefelbe nur in der Rirche verftanden würde." Sier erhalt alfo ber Glaube eine andere Grundlage, und wie vorher das Alterthum, die bisberige Rirche, fo foll nun die bloge Debrheit ber gegenwartigen Rirche, ober auch nur berjenigen Gemeinden, Die fich für rechtglaubig halten, Autoritat für die Ubweis chenden werden! Die Urianer und fpater Die griechischen Chris ften verftanden alfo bie beil. Schrift nicht, weil fie von den romifchen Chriften, bie fich fur die alleinige Rirche hielten, abwich en. Uber tonnten jene nicht auch fagen, Die Romer fenen von ihnen abgewichen, wie bies fchon im Streit hinfichtlich ber Ofterfeier, ber Retertaufe, bann auch hinfichtlich bes Filioque und bes Bilderdienftes geschehen? - Die romifche Rirche be=

gativer Begriff, welcher nie zureichend von etwas nachgewiefen werden taun. Nun behauptet zwar ber Berfaffer , ,,biefe Nachweisung geschah vermittelft der ununterbrochenen bie fchoflichen Reihenfolge von den Uposteln an; d. h. man zeigte baburch, daß die Sareffen erft wahrend ber ichon begonnenen Reihe entstanden feyen, mithin nicht von einem der Une ft el ihre Lehre empfangen hatten" (G. 36). hiermit wird allo guerft die Glaubwurdigkeit einer Lehre von der des Lehrers, Diefe von deffen factifcher Uebereinstimmung mit ber ges fammten Kirche abhängig gemacht, und somit die Uebergengung von einer endlofen biftorifchen Unterfuchung, bie nur in einer unbedingten Infallibilität des Pabftes jur Ruhe fommen fann. Allein womit wird die ununterbroche ne Reihenfolge der Bifchofe nachgewiesen? Barum wird blos von den Bischöfen gesprochen, da eben die Gefammte beit aller Beiten entscheiden und erhalten follte? Ronnte nicht. ein Apostel auch Nichtbischöfen die angeblich neue Lehre uberliefert haben? Uber es ift befannt, daß fchon lange vor 26. lauf der drei erften Jahrhunderte die Bifchofe fich als die als leinigen oder bevorzugten Träger des apostolischen Geistes ane gefehen haben \*), und daß nicht mehr von Sciligfeit und felbit aufopfernder Liebe auf Reinheit des Glaubens und der Lehre, fondern umgetehrt von Uebereinstimmung mit bischöflicher Glaubensmeinung auf Reinheit der Sitten geschloffen wurde. Uebrie gens erklart der Verfaffer selbst jene Rachweisung für unmöge lich, indem er hinzuset: "badurch follte feineswegs gelagt werden, daß je ber ber Bifchofe fur immer und allezeitim Befit ber achten apoftolifchen Lehre fich befinden mußte, fchon barum, weil er in eine apostolische Reibe verfett fen, und ibm schon jene Eigenschaft durch die letstere gleichsam magifch in-fließe. Dies ware eine bochst materielle Auffaffung" (G. 36, 37). Denn, abgeschen davon, daß der Berfaffer felbit die Birtfamfeit des heil. Geiftes durchgangig als eine magische charafteris firt \*\*), tonnen Laien und bloße Priefter nicht die mindefte Beruhigung haben, wenn fie nicht glauben burfen, ja muffen, daß der "allezeit gleich thatige heil. Geift oder die bie Rirche felbft bilden de gottliche Rraft" (G. 43) den Bie fchof jederzeit im Befit der achten Lebre erhalte. Doch bier.

\*) Bermittelft ber magifchen Beihe ber Ordination." G. Rean

ders allgem. Geschichte 2c. 1. 297 ff. 330 und 562. \*\*) Wir erinnern an G. 1 und an G. 64, wo es heißt, das "ber Mensch fur sich im mer nur irren kann." — Ohnehin hätte ja auch bie Kindertaufe, die foon in der Mitte bes britten Jahrbunderts in ber nordafritanischen Rirche als allgemein angenommen erschent, teine Sinn, wenn man dersetben nicht eine magische Wirkfamteit guertennte. -

wo es nur gilt, bas Deue abzuweifen, intereffirt ber Berfaffer fich nicht fur die Beruhigung des Glaubigen, fondern erflart fogar ausdrucklich (G. 43): "der einzelne Glaubige beruhige fich nur bann, wenn bie 3bentitat feiner mit allen vergangenen Reihen ihm jum flaren Bewußtfenn tomme." Bu "biefer Berftanbigung," meint er bann, "fen bie angere fchriftlich gewordene Tradition bas Mittel," und weil ber Glaubige Diefemnach bas "Ungefeste" auswerfen tonne, barum fen ,fein Glaube fein Autoritatsglaube" (G. 45). Sier muß man in der That über die Rühnheit erstaunen, mit welcher einem allgemein befannten Ausbruck ein ihm vollig frember Ginn zugemuthet wird; benn, wenn ich etwas nur barnm glanbe, weil es alt ift, ober weil es von Underen, und waren Diefe Underen Die gange Borwelt, geglaubt worden, fo ift bas Ulterthum, ober die Borwelt Autoritat fur mich, und mein Glaube ein Untoritatsglaube. -

171

Uber Die "verftandige Einheit" in der Rirche begreift nicht blos die heil. Schriften und die apostolische Tradition, fondern anch noch alles dasjenige, was später, nach und nach, als Deutung, Entwickelung und Ausführung jener primitiven Tradition, als "Entfaltung ber hoberen Le= bensteime" von der fogenannten Kirche festgestellt und dem= nachit auch als firchliche Tradition beibehalten worden, eine Entwicklung, welche ,in herrlicher Bluthe auf den großen Gynoden (auch ju Chalcedon? und im Lateran?) erschienen" fenn foll (G. 47. 48). Sierbei tann natürlich das ,,von 21 n= fang an" das "Immer=da=gewefen=fenn" nicht mehr als Rriterion Dienen. 2Benn nun Einzelne fich gegen eine folche, ihnen etwa nicht chriftlich scheinende Entwicklung auf die beil. Schrift, die boch als apostolifche Tradition anerfannt mar, als auf etwas ,,3mmer=ba=gewefenes" beriefen, fo wur= ben fie, bemerkt ber Berfaffer (G. 53) hiervon ,,als Fremdlin= ac, als Keinde," überhaupt als folche abgewiefen, die Die Schrift ,nicht verstanden, indem Diefelbe nur in ber Rirche verftanden wurde." Sier erhalt alfo der Glaube eine andere Grundlage, und wie vorher das Alterthum, die bisberige Rirche, fo foll nun die bloße Dehrheit ber gegenwartis gen Rirche, oder auch nur berjenigen Gemeinden, Die fich fur rechtglaubig halten, Autoritat fur die Ubwei= chenden werden! Die Urianer und fpater Die griechifchen Chris ften verstanden alfo die beil. Schrift nicht, weil fie von den romifchen Chriften, die fich fur die alleinige Rirche hielten, abwich en. Uber tonnten jene nicht auch fagen, Die Romer fegen von ihnen abgewichen, wie bies fchon im Streit hinfichtlich ber Ofterfeier, ber Regertaufe, bann auch binfichtlich bes Filioque und bes Bilderdienstes geschehen? - Die romifche Rirche bes

hauptet allein die "rechte Anffassung ber chriftlichen Lehn, bie allezeit bageweiene" (?) zu besitzen; aber die griechische Kirche behauptet dasselbe, und auch in ihr hat sich die Einheit bisher erhalten. Hier bleibt der Verfasser feinen Lefern das Reiterion schuldig, durch welches die beiderseitigen Unsprüche geschlichtet werden könnten; benn das bloße "Ubgewichen fenn von der Rirche" kann mit gleicher Befugniß der römischen von der griechischen zum Vorwurf gemacht werden. Spätere Reformatoren behaupteten ja sogar, beide sevorgenen, unfichtbar en Rirche abgewichen.

hier ift alfo nicht mehr die Rede von Gefammtheit der Glaubigen, von Immer=da=gewesen=fenn, von bie schöflicher Reihenfolge; fondern man muß ber ebenbafenenden, proponirenden und Glauben gebietenden Rirche, d. b. der Geistlichteit, (oder vielmehr dem eben vorhandemen Geistlichen) dasjenige glauben, was und weil sie es zu glanben gebietet. Es zeigt fich hiermit die Nothwendigfeit, auf bie anfängliche Borausfehung des Berfaffers zurüchzutommen, auf Die Behauptung nämlich, bag ber beil. Geift bie Rirche mi zeuge und erhalte, und ber Glaube dem Einzelnen burd Einwirtung bes heil. Beiftes mitgetheilt werde #); bein ohne eine folche Influenz ift nicht abzuschen, wodurch ber Eine zelne fich bestimmen laffen follte, der Berficherung der fatbol. Rirche, daß die griechische u. a. von ihr abgewichen fen, Gienben beizumeffen. Birflich giebt es außer und zwischen biefer letteren Annahme und dem Grundfate unbedingter individneller Glaubensfreiheit keinen anderweitigen Ruhepunkt. Goll einmal die Religionslehre nur als wunderbar und hiftorifch gegebene gelten, fo muß die einmal gegebene auch fortwährend mittelft wunderbarer Einwirfung erflart, die erflarte im Munde des Ueberliefernden wunderbar erhalten werben, endlich aber auch dem horer ein unwiderstehlicher Glaube an die Unfehlbarteit des Ueberliefernden wunderbar eingege

1

<sup>\*)</sup> Alles diese ist benn auch ausbrücklich in ben rom. = tathol. Ra techismen allem Uebrigen zu Grund gelegt. In ben Institut. doetr. christ. sec. norm. p. Canisis. (Manhem. 1751.) heißt est: "credit os tholicus soli Deo revelanti: scit autem Deum revelasse, quie Ec clesia id testatur et proponit." Als "Recta fidei regula, qua Catholici ab haereticis discernuntur," wird angegeben: "christi fidem, atque Ecclesiae autoritatem integram profiteri, illudque ratum ac fixum tenere oportere, quod Ecclesiae catholicae pastores atque doctores oredendum definierunt." Der Glaube (fides) aber wird be fimmt als "donum Dei ac lumen, quo illustratus homo firmiter as sentitur omnibus, quae Deus revelavit, et nobis per ecclesiam credenda proponit, sive scripta illa sint, sive non sint." (Alfo auf's Rott glauben).

ben feyn. Denn wird einmal an der heiligen, unverbrüchlichen Autorität des einzelnen Lehrers gezweifelt, dann breitet der Zweifel sich unaufhaltsam über alles von außen Gegebene aus. Zunächst wird an der Autorität des geistlich en Standes, also der Ueberlieferer und Erklärer, dann an der Autorität deffen, der ihnen die Autorität verliehen, und so rückwärts an allen äußerlichen Urfunden gezweifelt, und die Einheit der Lehre und des Glaubens wird eben so numöglich, als eine gleichmäßige Beendigung und ein gleiches Resultat der Nachforschung.

173

Der Verfaffer mag nun wohl felbit gefühlt haben, baß burch das Bisherige die verstandige Einheit in ber Rirche noch nicht verstandlich genug geworden feu; benn er eroffnet bas britte Capitel, G. 63 mit ber Bemertung: "bas Prin= cip ber Einheit ber Rirche wird uns um Dieles flarer werden, wenn wir die Eigenthumlichfeit ber harefie (ber Berfaffer überfest es burch "Schulmeifterei") gegenüberftellen." Die unpaffend zunachft ber Ausdruct "Schulmeifterei" fen, um als gleichbedeutend mit harefie ju gelten, laffen wir dabin gefiellt fepn, um den auffallenden Irrthum zu bemerten, welchen ber Berfaffer begangen, indem er (G. 126) auch das Rabbi bei Datth. 23; 8. mit "Ochulmeifter" überfest, weil bier Chrifins ,, bas abgesonderte und fondernde Schulwefen ber Juden im Auge gehabt habe." Offenbar ift vielmehr die allgemein ange= nommene Ueberfegung von "Lehrer" ober "Deifter" die richtige, ba Chriffus felbft fich als ben einzigen Lehrer (oder Rabbi, Kangyypung, (vergl. 8 und 10) bezeichnet, und fich auch fonft von Petrus, wie von den anderen Jungern oftmals Rabbi nennen laßt (Marc. 9, 5. Joh. 1, 39. 50 2c.). -

Die Härefie felbst wird vom Verfasser (S. 65) im Allgemeinen bestimmt als "das Bestreben, das Ehriften thum durch bloßes Deuten, ohne Veräckschigung des gemeinsamen driftl. Lebens und des durch diese Bedingten auszumitteln." Wie mangelhaft diese Definition sey, zeigt sich bei dem füchtigsten Rachdenten, und besonders dadurch, daß die zwei vom Verfasser angegebenen Arten von Härefie, nämlich die willfürliche Speculation und der sparatistische Mysticismus, sich nicht unter jenen Gattungsbegriff zusammenfassen lassen anwendbar ist. Bemerkt der Verfasser felbst, daß namentlich die spei en hielten und die wenigsten sogangen mit allen Christen Frieven hielten und die Einigteit des christl. Lebens nicht vorch einzelne Glaubensverschiedenheit gestört glaubten; so daß es oftmals die speichten Rirche war, welche ohne Veriatsich= tigung des liebreichen Miteinanderlebens blos um Gedantenunterschiede bie Kirchengemeinschaft auffündigte. hier tritt dann wieder die schon im Früheren von uns ge rügte Confusion von Slauben und Liebe hervor. "Du Glauben," bemerkt nämlich der Verfaffer (S. 66), "und bie bie Rirchengemeinschaft erzeugende Liebe hält der Schulmeit ster für zwei völlig verschiedene Dinge \*), und meint, minn tönne die Semeinschaft ohne denselben Slauben boffigen. — Mach fathol. Betrachtungsweise (hingegen) sind Bahrheit und Liebe identisch;" und nach S. 96 "betrachtete die fathol. Rirche das den Slauben erzeugende Princip mit dem die Gem einschaft gründenden als schlechthin dasselbe; sie nahn deshalb an, daß, wer den ersteren nicht gemeinsam habe, auch die letztere nur getrübt besigen förne." Diese Voraussehung hebt den Unterschied des Denkens und Boslens auf, und macht den Menschen zum völlig unfreien Berkgeuge des Einen heil. Geistes \*\*).

Nur von diefer Confusion aus ift es dann folgerichtig, mit dem Verfaffer (G. 71) zu behaupten, daß "was den oberfice Grundfat (der Hareiter?), die Unterfuchungsfreiheit über das, was Christenthum ift, betrifft, so mußte er bei Ratholiken alles Sinnes und aller wahren Vedeutung zu entbehren scheinen, wenn von ihm als einem christlich-firchlich en die Nede ist." "Denn," führt er aus Tertulligunn, "war der Hareiter Christ, wie konnte er erst unterfucht er, so ift er noch kein Christ. Was aber den rechtgläubigen Christen ausmache, darüber meinte der juristische Tertullian, und "nach ihm die canonische römische Kirche, darüber entscheide die bisherige kirchliche Ueberlieferung, welche vermittelst anhaltenden Bestüchliche Ueberlieferung, welche vermittelst anhaltenden Bestüchliche Ueberlieferung, welche vermittelst anhaltenden Bestüchliche Ueberlieferung, erworben habe. —

Wir fehen hier bavon ab, daß, was nicht befeffen werben fann, auch nicht durch Präfcription zu erwerben ic, und daß felbst, wenn man die Fiction einer moralischen Petfon der Rirche zulaffen wollte, dieselbe durch stetes Fortbestehen von Saresten stets in mala fide constituirt ist; wir feben hiervon ab, um Wefentlicheres einzuwenden. Es ift nämlich zu befannt, als daß wir es hier nachzuweisen uns veranlest

\*) Wir haben oben ichon nachgewiefen, baß nicht nur ber Apostel Patlus, fondern Jesus felbst ben Glauben von ber Liebe ausdrücklich unterschie ben haben.

\*\*) Bir erinnern an des Berfaffers Leußerung, welcher S. 92 es als "Berwegenheit menschlicher Speculation bezeichnet, das Gottliche oder eigenthumlich Chriftliche durch das Menschliche meffen, oder dasselle auch nur, wenn es angeboten wird, durch eigene Kraft in sich aufnetsmen zu tonnen."

finden tonnten, daß von Beit an Beit immer Debr und mit= unter Anderes unter "Chriftenthum" verftanden wurde. Denn ein Underes war es, wenn in ben erften Beiten querft nur Glaube an den Deffias, an Chriftum den Gefalbten oder den gesandten Sohn Gottes, dann ein driftliches Leben als allein wefentliche Bedingung bes Chriftfenns, wenn fpater auch getaufte Rinder als Chriften angeschen wurden, und in ber Folge bas athanafifche, endlich fogar ein tridentini= fches Glaubensbetenntnif jum achten und rechten Chriften, b. b. jum romifchen Ratholiten ftempelte. Wenn nun ein Drigenes, ja felbit ein Tertullian, ber Unficht ihrer Beitgenoffen nach, auch bann noch Chriften blieben, als jener gegen die Ewigkeit der Sollenftrafen fchrieb, und Diefer in feiner verständigen Confequenz bis zum Montanismus fortging, hatten Diefe ba nicht unterfuchen muffen, ob bas auch Chris ftenthum fen, was von den andersglaubigen romifchen Chris ften auch für Chriftenthum ausgegeben wurde? Dufte nicht ber beil. Cyprian auf mehreren Concilien unterjuchen, ob bie, von Rom aus, inconfequenter Beife, fur wirtfam erflarte, Repertaufe chriftlich fen oder nicht? -

175

Wir bemerken daher abermals, weil es noch jetzt nie oft genug gesagt werden tann, daß nur aus der genaueften Bestimmung der einzelnen Grundbegriffe die Klar= he it des Ganzen hervorgehen tann, und weil hr. M. nicht zuvor sich flar gemacht, was in den verschiedenen Zeiten unter Christenthum, Kirche, Glaube u. f. w. verstanden, wurde, so find auch feine Darstellungen durchgängig so confun= dirend und unhaltbar.

Bir tonnen uns beshalb auch nicht barauf einlaffen, alle Die einzelnen Paralogismen und Formalismen aufzudecten, burch welche ber Berfaffer ju erweifen fucht: "ber Rirche (? ber Gefammtheit ber Getauften, oder ber Klerifer, oder ber Bifchofe, ober der Uniform = Glaubigen, oder der Rirche zar' 250-27v, nämlich der pabfilichen ober ..?) toune nicht jugemu= thet werden, das Unterfuchungsprincip anguerten= nen" (G. 72); wir mußten fonft ein Buch fchreiben. Dies glauben wir aber bemerten zu muffen, daß ein folcher Erweis= verfuch als vollig uberfluffig erscheint, wenn einmal vorausge= fest ift, baß, wer nicht burchaus baffelbe glaubt, was 211e ober gewiffe Mitglieder einer Gefellichaft glauben, Deshalb lie b= los und egoiftifch fen, und daß, weil er biefemnach egois fifch ift, er auch nicht im Stande fen, basjenige zu verstehen und ju glauben, was jene Gefellichaft lehrt und glaubt. Dies wird aber mit andern Worten vom Derfaffer (G. 101) be= hauptet, wo ce beißt: "Die man bie firchliche Gemeinfchaft und die mabre Ertenntniß fich gegenfeitig bedingen

ließ, so auch floffen die Vorstellungen von felbstfüchtiger Treunung und Irrthum außerhalb der Kirche in einander, und diefer wird aus jener abgeleitet." —

Gleiche Confusion, wie bei der Definition der harefie im Allgemeinen, herrscht bei Beschreibung ihrer beiden hauptarten. S. 92 und 93 heißt es namlich: "bei der willfurlichen Speculation" sen "die Vernnuft nicht zum Glauben, oder die Vernunst nicht zu sich selbst gekommen; im separatistischen Rysticismus komme der Glaube nicht zu vernunst, oder, was auch daffelbe sen, der Glaube nicht zu stich selbst." In beiden werden Vernunst und Glauben einander gleich gemacht, und hierdurch ihr Unterschied aufgehoben. Bald darauf (S. 94) werben beide wieder streng gesondert, indem die "Gabe des Glaubens" für sich allein genommen als "blinde Kraft," die "Ertenntnißgabe" für sich als "eine helle Schwäche" charafterisser wird.

Uber nicht nur im Denken und Sprechen, fondern auch im Berhalten felbst zeigt fich der Berfaffer nicht folgerecht. Denn G. 105 bis 108 flagt er uber die ,engherib gen, lieblofen Urtheile der Saretifer über die "Ratholiten," welche von jenen "Einfältige, Autoritätsgläubige, Idioten, Rirchlinge, Bertheilige, Unreine, Sinnliche genannt wurden; er felbst aber hat nicht nur die haretiter gleich ju Unfang mit bem Spottnamen: Odulmeifter getauft, fondern berichtet and S. 125 flaglos, daß man "die Unhänger der Schulmeifter auch Gefangene nannte, folche, welche ju Rnechten ber Denschen und des Bofen gemacht wurden." Auch behauptet n S. 109: "daß das Syftem der Snoftifer aus ihrer Selbft fucht hervorgegangen fen, mochte nicht zu bezweifeln fenn, weil jeder ju ihnen übertretende Ratholit fogleich ein Gamen ber Auswahl war; " (halten die Katholifen fich nicht für extextor?) - und verfichert G. 110: "im Proteftantismus fen bas egoiftifche Princip confequent durchgeführt." Eben fo, mab rend er ausdructlich behauptet hat, außerhalb der fatholifden Rirche wurden die heiligen Schriften nicht verstanden, wirft a S. 84 ben haretitern hoch muth vor, weil fie behauptet bat ten, die Ratholiten fepen "unfähig, ihre eigenthumlichen Lehren ju verstehen." Ja, nicht blos ju bochmuthigen Egoiften (b. h. ju gemeinen Leufeln), macht er die Saretifer, fondern fogar zu Antichriften, indem er S. 98 bemerkt: "da, nach Epprian, das gemeinfame Leben der Kirche nur durch die fortdauernde Einwirfung Christi und des beil. Geiftes unterhalten wird, fo ift ihm Trennung ein Rampf gegen Chriftus." .

hiermit find wir aber an dem Bendepunkt der ftrengen romifchen Drthodorie unferes Verfaffers angelangt; denn auch

ihr bleibt er nicht treu, und gerne wird man bicfe lettere Treulofigkeit als die schönere Seite der vorliegenden Schrift ansehen; indem sie die Uebermacht des freien Geistes der neueren Bildung über frühere Beschränktheit auch bei dem Verfaffer unzweideutig beurfundet.

Aus dem Bisherigen wird zwar zuvörderft noch S. 117 die formell richtige Schlußfolgerung gezogen, daß "die altefte Kirche die Haresse Boles, ja in ihrer Wurzel be= trachtet, für das Bofe felbst hielt." Allein völlig unerwartet find nun die gleich darauf folgenden Vemerfungen, und zwar:

1) (S. 117) "es versteht fich von felbst, daß hier nicht der einzelne haretiter gemeint fenn kann. - Denn ber Einzelne tann recht wohl ein glaubiges Gemuth aus ber Rirche erhalten haben; aber die Strahlen deffelben brechen fich auf eine vertehrte Beife im Berftande u. f. w. Der die Barefie verdammt, verdammt noch nicht ben haretifer; das Erfte fließt aus dem Geift des Chriftenthums, das Lettere felbft wieder aus dem Geifte diefer Belt \*)." Bie fich folche unfirchliche und unwirkliche Unterscheidung von felbft verstehe, ift nicht abzuschen, und eben fo wenig, wie, nach der fruheren Unficht bes Berfaffers, Jemand vom heil. Geifte den Glauben empfangen haben tonne, und dennoch von der Einheit abweiche, noch, wie "die Strahlen eines glaubigen Gemuthes fich im Berftand vertehrt Brechen tonnen?" Dies aber ift flar, baß hiermit allen Concilien, vom ersten an bis zu dem letten (trident.), das mit: "Bannfluch allen Irrlehrern" (Saretikern) fchloß, fo wie der Uebergahl ber Bifchofe, Die ja fo oft noch die Lodten im Grabe, wie u. a. den großen Drigenes, verflucht haben, der Geift des Chriften= thums abgesprochen wird. -

2) heißt es G. 118: "bie harefie ift, wie das Bofe, eine bloke Negation, blod vorhanden, um das eigentlich Genende zum immer flarerem Bewußtfeyn zu bringen, die Rirche zu erheben und fester zu gründen." Ja, nicht blos nüglich, fondern fogar nothwendig wird gleich darauf die Harefie. "Da (nämlich) das gottliche den Gläubigen mitgetheilte Lebensprincip blos mitgetheilt, nicht urfprünglich (?) ift, fo bed ürfen fie immer des Gegenfates \*\*),

\*) S. 122 wird noch bemerkt: "ber Frrthum foll nicht durch Ges walt verhindert werden" (was freilich unmöglich ift); dadurch wird zus gleich die Entwicklung der Wahrheit gehemmt und heuchelei erzeugt." Damit ift aber unmittelbar der Kirche "zugemuthet, bas Unterfus dung sprincip anzuerkennen," was doch im Früheren für unstatte haft ertlart worden ift.

\*\*) S. 177 werden vom Verfasser bie Worte ",bes Gegensages" in bes "Biberspruches" berichtigt; warum nicht gleich?

- 12

(wie denn) dur ch das Bofe überhaupt das Gute uns, den Endlichen, erst zum Bewußtsenn fommt \*)." Da aber die Bedingungen der Entwicklung und Selbstbewußtwerdung vom obersten Geschgeber gesett sind, so ware diesemnach nicht nur der erste Sündenfall, sondern auch die Häreste, als in den Weltplan gehörig zu betrachten?

3) Bird S. 120 auch die wirkliche Urfache der harefie in die Kirche felbst versetzt. "Man kann (nämlich) in gewisser Beziehung fagen, die haresie werde nur moglich durch das Bofe innerhalb der Kirche; denn eine jede Berdunflung der Bahrheit wird durch Gunde \*\*) bedingt, und bevor die Harefie außerhalb der Rirche war, war fie ja in ihr."-Die Birfung ift (aber) immer gleich ihrer Urfache; je mehr Irrthum (ober, nach G. 179, Bofes, die Quelle des Irrthums) alfo bei einer großen Anzahl in der Rirche, ift, defto zahlreicher werden die entgegengefesten Irrthumer (?) in der getrennten Parthei." Die viel Bofes und Irriges mußte diefemnach in den vier erften und den vier jungsten Jahrhunderten in der Kirche gewesen seyn, wie Weniges im Mittelalter, in welchem fo wenig harefien, aber fo viele und fchwere Rlagen uber die Sundhaftigfeit des Rlerus, der doch, nach romischen Begriffen, fast ausschließlich die Ecclesia oder Kirche bildet! Wenn ferner Irrthum und Bofes fich in der Kirche findet, fo ift diefes nicht abstracter Beife, fondern in Mitgliedern der Rirche vorhanden ; wenn aber dies, wer burgt dann, daß es fich nicht in denjenigen Geiftlichen finde, welche Die Stimmenmehrheit in bem Gerichte bilden, das eine Lehre als harefie verdammt? Ja, muß man nicht vielmehr, fogar bem Berfaffer zufolge, (f. oben 1, die Stelle von S. 117) glanben, daß die romifch= fatholifchen Concilien und Rirchenhaupter geirrt, ja gefündigt haben, als fie durch Berfluchung auch ber haretiter, ja durch Erregung von Kriegen gegen diefelben den Beweis gegeben, daß fie ,aus dem Geifte diefer Belt gehandelt haben?" ---

Dir bemerten bierbei noch, daß, wenn dem Verfaffer (G. 178) zufolge, Rirche und Barefie fich einander gegenüber ftehen, wie "Liebe dem Egoismus"\*\*\*), der Egoismus

<sup>\*)</sup> Jur Bekräftigung wird aus Origenes angeführt: "Rimmft bu ben Teufel selbst und die uns bekämpfenden widrigen Mächte hinweg, so werden sich die Tugenden unseres Geistes ohne den Kampf nicht entwickeln."

<sup>\*\*)</sup> Dann ware aber wieder jeder Haretiker ein Sunder, und als solder zu verbammen? ---

<sup>\*\*\*)</sup> Dies ift jeboch nicht zuzugeben, ba Liebe uber bem Egoismus fteht,

aber das eigentlich Bofe, das Bofe erft ,, die Quelle des Irrthums, " das häretische aber das Egoistische, also Bofe ift, daß alsdann nicht fowohl der Irrthum, sondern vielmehr jede felbstischtige Willensbestimmung zum häretiter mache, mithin, da die Selbstsucht in keinem Sterblichen als völlig überwunden anzusehen ift, auch die Kirche hienieden gar nicht zu Stande kommen kann.

Noch mehr; genothigt im vierten Capitel, feine Rirche ge= gen den Borwurf zu retten, als unterdrucke fie alle Indis vidualität, scheint der Verfasser zur Anschauung zu kom= men / daß die edeln Rirchenväter der erften Jahrhunderte, die in so vielen Punkten in Widerspruch gegen das kirchliche Lehr= gebaude ftehen, nicht nur aus Egoisnus, fondern aus eifrigem Bohlwollen fich in ihre wiffenschaftlichen Erorterungen einges laffen haben, und daß dies noch immer fo Statt finden tonne. Er bemerkt daher 4) S. 154 noch Folgendes: "das bloße felbft fuchtige Element in den haretischen Partheien flart nicht Alles auf;" und aus Clemens von Aler. wird angeführt: "baß Jemand ohne erleuchtenden Unterricht zwar glaubig, aber feinen Glauben nicht verstehen tonne, und deswegen uns fabig fei, Richtiges von Irrigem zu unterscheis ben;" baher nenne Clemens die "Gnofis \*) ein Bollwert bes Glaubens, " ,,eine unerschutterliche Gestaltung deffelben," "baber wurde das Studium der Philosophie fo dringend empfohlen." S. 156 wird hinzugefest: daß die Gnofis, "in= bem fie vertheidigt, zugleich reinigt," und G. 157: "wie die Beeintrachtigung der Kirche durch haretische Partheien besonders auch dadurch möglich wurde, daß man Biderfprechendes, ohne es zu bemerten, in fich aufnahm; fo besteht auch innerhalb der Rirche immer bei Dielen Biderfpre= chendes nebeneinander, was nur dadurch geschieden wird, daß ble Bahrheit als folche erfannt wird, wodurch der Irrthum als die Degation von felbst verschwindet \*\*)."- hier=

\*) Wie wenig ftreng bei den Uebersegungen sich hr. M. an den Tert halte, zeigt sich auch hier, wo Clemens nicht von γνωσις spricht, son= dern fagt: ή της διαλεχτιχης δυναμις. — Freilich erfordert Dias lettit scharfe Begriffsbestimmung....

\*\*) Oben foll der Glaube von der Biffenschaft gereinigt und in

12

und nicht ihm gegenüber, und ba, bem Verfasser G. 64 zufolge, manche haretiter sich ,, burch religiofe Innigkeit und Liefe auszeichneten." Was ift überdies liebreicher: mit anderen Menschen Gemeinschaft zu halten, und sie als Brüber anzusehen, obgleich sie in einigen Lehren von einander abweichen; oder, wie die römische Riche gethan, völlige Unifore mität zur Bedingung ber Gemeinschaft, und ben Bischöfen die Versolgung und den Fürsten die Lusrottung der häretiter und Schsmatiker zur Pflicht zu machen?

mit wird dann der früheren Theorie nicht blos in Betreff ba harefis, fondern auch hinfichtlich der verständigen und der mpftischen Einheit der Kirche widerfagt; denn was ift ein vom heil. Beift mitgetheilter Glaube, wenn er den Glaubigen nicht in Stand fest, unmittelbar bas Irrige von dem geglaubten Bab ren abzuscheiden? Rann man aber - Irriges glaubenddennoch in der Kirche fenn, warum nicht auch, wenn die Gnofis theilweife irrig ift? Soll aber das einander Widerfprechende von der Kirche nur badurch ausgeschieden werden, baß die Bahrheit durch Dialeftif, wie Clemens fagt, (oder durch Gnofis, wie Sr. M. meint,) erfannt wird, wie ift bann Einstimmigkeit der Gefammtheit möglich? 2Boran fann der einfältige Glaubige die richtige Gnofis von der in rigen unterscheiden? Ift das Chriftenthum noch etwas rein Siftorifches, Gegebenes, wenn es befonderen Ertennens und namentlich einer Gnofis bedarf, wie die der erften Riechenvater, eines Juftin's, Clemens von Uler. und. Dris genes war? Und war es Glaube oder Gnofis, vermittelft deffen die Synoden vorgeblich das Bahre vom Irrigen uns terschieden? Ift endlich die Kirche einig und heilig, worin Bofes und einander Biderfprechendes fich findet? - Doge ber Sr. Berfaffer diefe Fragen zu beantworten fich bierdurch veran laßt finden, alsdann aber vor Ullem angeben, was er unter Erfennen, unter Dahrheit und unter Philosophie perftanden wiffen will. Für jest wird er uns noch erlauben, aus ber statuirten Nothwendigkeit der Gnofis die Nothwendigkeit der Untersuchungsfreiheit innerhalb der chriftlichen Sie che zu folgern, und hiermit die harefis (namlich das Sefhalten an demjenigen, was der Einzelne durch Snofis fur wahr zu halten, fich geistig genothigt findet), als von der fruheren Unflage des Bofe=fenns durch den Berfaffer losgefprochen ju betrachten.

Diese Folgerung sehen wir noch besonders gerechtsertigt, wenn wir 5) S. 175 lesen: "da die Rede wahr ist, daß die Religion nach verschiedenen Zeitaltern, Culturstufen, Wölkermassen, Geschlechtern, Familien, Individuen, ja in diesen selbst nach ihren verschiedenen Entwicklungen verschiedene Maschauungen erzeuge, und daß sie in einer Unendlichteit solcher Verschiedenheiten nur ganz sich fund thue, so muß diese Unendlichteit in der Einheit möglich seyn, insofern sie sich in wahren Gegensäten darstellt. Wie aber diese

Einklang geseht werben, mithin richten. S. 148 bagegen heißt es : "Auch bie Philosophie mußte vom Glauben burchbrungen werben; die Ideen ber Bernunft sich mit dem Glauben vermählen, wobei der Glaube als maaß gebend erschien. "

wahren Gegenfatte möglich find, fo muffen fie auch wirklich werben burfen, weil bas wahre Leben nur in ber Durch= bringung bes fich Entgegengefesten befteht." Abgefeben bavon, daß bier eine bisher ungebrauchte Perfonification eingeführt wird, und es nicht einfichtlich ift, wie Religion, die felbft jum Theil aus Unschauungen besteht, Diefe erft erzeugen foll, fo geht boch, fo viel aus diefer zwar volltommen richtigen, aber feineswegs alt=fatholifchen, fondern modernen, natur=hiftori= fchen und natur - philofopbifchen Bemertung berbor, baß fie ben fruber ausgesprochenen orthodoren Unfichten des Berf. auf das Entschiedenfte widerfpricht. Denn nun ift Religion, worunter fo im Allgemeinen boch wohl bie felbftbewußte Bezichung bes Denfchen ju Gott ju verstehen fenn mochte, - nun ift Meligion das Ullgemeine, welches fich je nach ber Particularitat Des Denfchen befondert, fo daß fo= gar entgegengefeste Befonderungen flatt finden burfen. Damit find aber die fruberen Rriterien bes Siftorifch=gegeben= fenns, ber durchgangigen 3mmer= und Ueberall= Gleichheit aufgegeben, und es ift die Doglichfeit, ja die Rothwendigteit einer wahrhaft allgemeinen Rirche ausge= fprochen, in welcher alle Mitglieder einer unbedingten theoreti= fchen Freiheit theilhaftig find, und bie ,unendlich verschies ben" Aufchauenden nur allein von wechfelfeitiger Uchtung und Liebe, oder richtiger, von wechfelfeitiger Unerfennung und 200 blivollen ju unverbruchlicher Einheit verfnupft wer= ben. - Der Berf. scheint zwar im Folgenden (G. 177) die Confequenzen jenes Sates nicht fo weit ausbehnen ju wollen, indem er behauptet, die von der rom. Rirche abgeschiedenen Sa= renen verhielten fich ju ihr nicht als Gegenfage, fondern als Biderfpruche. Allein welche Berfchiedenheiten bleiben bann noch als Gegenfate innerhalb ber Rirche möglich, wenn jegliche Abweichung \*) von einem ausführlichen Glau-bensgebäude als Widerspruch gegen die Gemeinschaft qualificirt wird? Wenn ber Berf. aber fragt, worin bie Einheit liege, "wenn Urtemon fagte, Chriftus ift nicht mahrer Gott, und bie Rirche lehrte, er fey es?" fo antworten wir mit ben Borten Chrifti felbft (Joh. 13, 35.): "dabei wird Jeder= mann erfennen, daß ihr meine Junger fend, fo ihr Liebe un= ter einander habt, " und (Joh. 15, 8.), "darin wird (der) Bater geehrt, baß ihr viel Frucht bringet." Dber ware benn innigfte Liebe ju Gott bem Bater, und felbftverlang= nende Liebe ju allen Denfchen, womit boch bas Gefets

\*) Der bereits angeführte lateinische Gatechismus fagt pag. 5: fides sit integra: quicunque offendat autem in uno, factus est omnium reus, i. e. coelo excluditur. und die Propheten erfällt find, ware innige Liebe ju Jefus Christus (abgesehen von der Beise feiner Erzeugung), und hiermit die Burde eines Christen, unvereinbar mit der wörtlichen Interpretation von Joh. 17. 20. 3., wo es heißt: "das ist das ewige Leben, daß sie dich, den allein wahrhaften Gott (rov µoror algeror), und den du gesandt haft, Jesum Christum erkennen."?

Wir schließen aber unsere Betrachtungen über das dritte Capitel der ersten Ubtheilung mit der Frage, ob, wenn es (nach S. 140) "Grundanschauung der Kirche ist, daß sie zur reinen Erkenntniß Gottes eine reine heilige Seele verlangt \*), was nur Gott zu geben im Stande ist \*\*)," ob dann irgend ein Mitglied der Kirche, oder vollends ein ganzes Concilium, sich anmaßen dürfe, zu behaupten, es bestige die reine Erkenntniß, und alle Undersglaubenden senen Hartiter, also Egoisten, unreine, un heilige, die Entscheidenden aber alle reine heilige Seelen? —

Das dritte Capitel follte darthun: "die Harefie fomme vom "Bofen" (S. 63); wirklich dargethan aber hat es einerfeits: daß sie wirklich von der natürlichen, also vom Schöpfer gesetten Beschaffenheit des Menschen und aus der Kirche selbst herfomme, und daß sie dieser nüchlich und noth wendig sen; anderseits: daß sie, selbst dem Verfasser zufolge, nicht sowohl vom Bosen, als vielmehr von Urmuth, nämlich blos daven herfomme, daß Gott den sogenannten Schulmeistern eben keine "reine heilige Seele gegeben" habe. Das vierte Capitel foll nun erweisen, daß "ungeachtet alle Gläubigen eine Einheit bilden, jeder derselben seine Individualität bewahrez die größte Mannigsaltigkeit bestehe in der Kirche in Bezug auf die christliche Sitte, Kreiheit im Eultus u. s. w. (S. 129.)

Jeder, auch nur wenig mit der Kirchengeschichte der dri ersten Jahrhunderte Befreundete, wird nun allerdings, auch ohn besondere Nachweisung, zugeben, daß in jenen Zeiten, in denen sich noch keine Orthodoxie durch angeblich allgemeine Rirchenversammlungen, durch romische Suprematie und durch Beihulfe des weltlichen Urmes constituirt und organisit hatte, auch noch durchaångig große Freiheit in der christlichen

\*) Bo bleibt bann bie famdje Unterfcheibung vom amtlich unfehl bar entscheidenden Pabste und bem dabei etwa unsittlichen Menschen? Ift nicht nach römisch- tatholischer Unsicht die Inspiration der Bäter auf dem Concilium eben so unabhängig von ihrer hei ligkeit, wie die sacramentalische Bunderwirksamkeit jedes Priesters von feiner stitlichen Beschaffenheit? --

\*\*) Giebt nur Gott die Heiligkeit, wo bleibt dann das Verbienft ber heiligen? --

Rirche geherrscht; wie denn alle Schriften aus jenen Jahrhunderten, selbst die eines heiligen Justin's, eines heil. Irenaus und heil. Elemens, gar manche Sätze und Ansichten enthalten, welche die Folgezeit zu Häressen gestempelt hat, und in Gebräuchen and Cultus keineswegs jene Uniformität urgirt wurde, welche Nom später zum eisernen Gesetz gemacht. In dieser Beziehung also ware es überslüßig, auf dieses vierte Capitel näher einzugehen. Da aber der Verf. jener Jahrhunderte nur zu gebenken scheint, um seine Kirche, nämlich die römisch = katholische, überhaupt genommen zu rechtsertigen, so müssen wir anch hier nachsehen, in wieweit ihm dies hier gelungen seyn möchte.

Das vierte Cavitel beginnt wieder mit einer naturphiloso= phischen Betrachtung. "Wenn das fatholische Princip," heißt es G. 129: "alle Gläubigen zu einer Einheit verbindet, fo darf Die Individualitat des Einzelnen nicht aufgehoben. werden; denn ber Einzelne foll als ein lebendiges Glied im gangen Rorver ber Rirche fortbauern. Das Leben bes Einzelnen als folden ift aber bedingt durch feine Eigenthumlichteit, die mithin im Sanzen nicht untergehen darf. — Gerade durch die man= nigfaltigen Eigenthumlichkeiten der Einzelnen, durch die freie Entwicklung und unverfummerte Bewegung derfelben, wird es (das Ganze) ein lebendiger Drganismus herrlich blubend und gedeihend." Begen die Richtigfeit diefes Schluffes scheint nun allerdings nichts zu erinnern. Das gleich Darauf Folgende zeigt aber, wie gefährlich es fen, Bestimmun= gen aus einer niederen Sphare analogisch auf eine bobere anzuwenden. "Denn," heißt es gleich barauf, "waren aber alle einzelne Glieder thatig, ohne daß die besondere Thatigteit ber Einzelnen durch Ein bewegendes Princip bestimmt wurde, fo waren fie in einer wilden, jedes Einzelne und bas Banze auf gleiche Beife vernichtenden Geschäftigkeit begriffen." Ulfo: "ungehemmte Entfaltung der Eigenthimlichkeiten der Einzelnen, die durch einen Geift befeelt werden, fo alfo, daß zwar verschiedene Gaben find, aber Ein Geift." - Hier ift zuvörderst auf den Paralogism aufmert= fam zu machen, der daraus entsteht, daß der allgemeine Begriff eines animalischen Organismus auf einen firchlichen angewendet wird. Die Glieder des Leibes find unperfonliche Organe der Einen Lebensfeele, und dem Einen perfonlichen 2Billen des Deufchen als Mittel zu feinen Zwecken unterthan, Die Mitglieder einer Kirche ohne Selbstzwecke zu fenn. hingegen find alle Perfonlichteiten, und als folche, feinem fichtbaren haupte unterthan, von keinem Billen außer ihnen weder bestimmt noch bestimmbar; fondern von ihrem Dberherrn freigelaffen, und eine jede felbstdentend, felbstbestimmend und — Selbst zweck. Die Gemeinschaft der einzelnen Mitglieder aber ift, wie das Geset, für den Menschen, nicht diefer für Jene; deshalb auch das die Gemeinschaft bildende und exhaltende Princip den Einzelnen immanent, d. h. ihr wahrhaftes Bohl an die Gemeinsamung gefnühft ist, aber nicht absolut an diese oder jene, sondern an diejenige, welche der besonderen Beschaffenheit und Entwicklungsstufe des Einzelnen entspricht. Beiläusig mag dann noch daran erinnert werden, das 'jene Vergleichung der einzelnen Christen mit Gliedern des Eisnen keibes Christi vom Apostel Paulus (1 Cor. 12.) in anderem Sinne gebraucht worden, als es oben geschehen; das aber bei späteren Kirchenlehrern diese Unalogie so beliebt wurde, nicht wegen der Eleichstellung und Sympathie der Glieder, sondern um daraus die Nothwendigkeit eines sichtbaren Kirchenhauptes und der Unterthänigkeit der Glieder unter dasselbe zu demonstriren. —

Fragen wir demnachst; was der Berf. denn eigentlich uns ter Individualität und unter dem Ginen Princip und Beifte versteht, fo ware bier furglich zu bemerten : (1) In ber angeführten Stelle wird "Individualitat" innonnm ges braucht mit "ben Eigenthumlichfeiten des Einzelnen," und diefe schließlich als "verschiedene Gaben des Einen Geistes" bezeichnet. — Hiernach könnte man einen Augenblick glauben, unter Eigenthumlichteit feyen alle, dem Einzelnen von Schöpfer zu eigen gegebenen, geiftigen und pfychischen Bermogen zu verstehen. S. 142 heißt es aber 2): "nur in der chriffe lichen Rirche tonne von der freien Entwicklung einer chriftlis chen Individualität die Rede fenn." Die Frage ift hiers nach nicht mehr, was unter Individualität überhaupt, fondern was unter chriftlicher Individualität zu verstehen fen. nun heißt es 3) G. 167: "die Individualitat ift ihrer Ratur nach etwas Befchranttes; fie ift nicht bas Geiftige, fondern nur am Geiftigen, und eine Form deffelben; fie ift oft fogar local, temporar, alfo (!) rein zufallig, mithin in foweit im Sinnlichen und Berganglichen gegründet." Und: "bas ziemt der chriftlichen Demuth: bas Chriftenthum (welches?) gang in fich aufnehmen; was in den eigenen 21nfichten dem Evangelium widerspricht, als tein nute wegzuwerfen, was mit ihm zusammen fenn mag, burch beffen Beift zu bilden und zu verflaren." Siernach ware alfo bie Individualität uberhaupt nur eine "Form," und diefe an das "Christenthum," oder naher an das "Evangelium," als an ihren Inhalt gebunden; die chriftliche Individualität bestände nun nicht in der "freien Entwicklung und unverfummerten Bewegung der mannigfaltigen Eigenthumlichfeiten des Einzelnen;" fondern vielmehr in der Berwerfung ber

eigenen "Unfichten," fofern biefe bem Evangelium widerfpre= chen. - Die Folgerung liegt bann nabe, daß, wenn biefe chriftliche Individualitat nicht aufgehoben werden foll, boch wohl die freie Bewegung einer Individualitat verfummert werden barf, welche fich nicht entschließt, die eigenen Unfichten wegjuwerfen; denn Diefe ift, wie es auch romifche Rirchenlehrer fcharffinnig bemertt haben, noch unfrei, und wird frei gemacht, indem fie gezwungen wird, in die Kirche einzutreten \*). Wenn dann oben nur die Uebereinftimmung mit dem Evange= linm gefordert wurde, fo wird biefe, nur erft ebangelifche, Forderung anderwarts jur romifd = fatholifchen berichtigt, indem G. 146 aus Drigenes beifallig angeführt wird: "Das allein fen fur Dabrheit ju halten, was in Dichts von der fir chlichen und apostolifchen Lehre abweiche; " worunter nach G. 150 ,, bas Unerfannte = Gemeinfame und Immergewefene \*\*)," befonders ,, die Onmbole," als ,, die Gefammt = und Urfpe= culation ber Glaubigen" zu verftehen fegen. Der Grund aber, warum ber Einzelne feine eigenthamliche Unficht vor ber firchlichen verwerfen muffe (angenommen, daß bies uber= baupt möglich fen), ift wohl barin ju fuchen, baß bie "Rirche (? Papit und Concilien ?) fich als eine unmittelbare \*\*\*) gottliche Kraft betrachtet, als ein Leben in und durch den heil. Geift" (S. 149). Der Verf. giebt zwar nicht an, wer ber Träger diefer Gottesfraft ift, woran er unfehlbar zu erten-nen, und in wem die Kirche "zum Bewußtfeyn ihrer Kraft" tomme? - Goldperlei Fragen geboren aber wahrscheinlich nicht jur chriftlichen Individualitat, und find beshalb unentwickelt wegguwerfen. Die eigentlich chriftlichen Eigenthumlichfeiten, namlich Die Beisheit, Die Onofis, und, fur Die Einfachften, ber Glaube find (nach G. 160) Geschente bes beil. Gei= ftes, und diefe ftimmen naturlich unmittelbar mit ber Rirchenlehre uberein. Daber bat benn ber Berf. auch (G. 74) Tertullian Recht gegeben, ber (de praescript.) behauptet, bas Chriftenthum tonne nicht Gegenstand eines immerwähren= ben Unterfuchens fenn; "ftelle man bas Unterfuchen als Grundfats auf, fo fen teine Ausficht, jemals zum Glauben ju fommen."

\*) S. u. a. Augustin. Ep. 204. ad Donat.

\*\*) Bir erinnern nochmals baran, daß beide Ausbrude, fo angewendet, eine petitio principii enthalten 3, benn eben die Schulmeifter wollen auch für Etwas gegählt werden und find Beitftude, fo wie anderseits auch, wenn fie nicht mitgerechnet werden follen, das Unerkannt= gemeinfam= fenn zc. undewiefen ift.

\*\*\*) Oben (C. 118 b. Mohl.) war bas Lebensprincip nur ein mitge: theiltes, nicht urspüngliches. -

Man fieht aus allem diefem, wie jene fchonen Worte von "freier Entwichlung und unverfümmerter Bewegung der Eigen= thumlichkeiten" ju nehmen find. Die Rirche, als unmittelbare Gottesfraft \*), giebt einerseits den Stoff in der von ihr überlieferten und erflarten Lehre; anderfeits, durch Mittheilung des heil. Beiftes, die Ertenntniß diefer Lehre oder den Glauben an diefelbe, und somit auch die Form. Da aber im Grunde Beides etwas Allgemeines ift, fo ift nicht abzufehen, was noch Eigenthumliches zu entwickeln bleibe? - Eben fo wenig ift abzusehen, wozu dem Menschen die Bernunft und der freie Bille gegeben, und weshalb der Berfaffer ihrer noch zuweilen gedenkt, ba, nach dem Bisberigen, alles Chriftliche ein Wert des heil. Geistes ift, und jede eigenthumliche Selbstthatigkeit des Individuums außerhalb ber Rirde fallt. ---

Uber auch in diefen Vorstellungen bleibt der Verfaffer fich nicht treu, und es wird, um diefes nachzuweifen, genugen, wenn wir folgende Stellen einander nabe bringen.

1) S. 131 bemerkt er, das Chriftenthum "fen bald auch als Segenstand der Speculation aufgefaßt worden; die Angriffe auf daffelbe von Seiten der Unglaubigen haben Veranlaffung und Aufforderung gegeben, es ihnen von Geiten feiner Ber-nunftmaßigteit darzustellen." Dies heißt denn, dem nnperfummerten Sprachgebrauch nach, doch wohl nichts Anderes, als:

a) daß die Vernunft ein Maaß enthalte, oder felbft fen, wodurch fie ermeffen tonne, ob eine Lehre ihren Forderungen gemaß oder augemeffen fey, oder nicht;

b) daß das Chriftenthum (zum wenigsten das jener etften chriftlichen Apologeten) fich als der Vernunft angemeffen darftellen lick, und:

c) daß jene ersten Lehrer und Bekehrer noch glaubten, durch Die Vernunft auf bas Gemuth wirken zu tonnen, mas, beilaufig bemerkt, gaug gegen des Verfaffers oft geaußerte An= ficht ift. ---

.2) Gedenkt er S. 136 fogar des "uber alle Menfchen ausgeftreuten Samens, bes Logos bei Juftin," welchen er auch bezeichnet als "innere Fabigfeit, die wahre Gotteser-tenntniß aufzunchmen." Ubgesehen davon, daß bei Juftin nicht von einem über die Menfchen ausgestreuten, fondern von einem "dem ganzen Menschengeschlecht eingebornen Ga-

\*) Daß sie dies sen, bezeugt, dem Verfasser zufolge, die Kirche selbst. und (nach G. 89, 90) "glaubt bie Rirche fich felbft, und weiß marum." men des Logos" die Nede \*) ift, fragen wir den Verfaffer nur, ob diefer Same nicht die Vernunft fen, und wenn er es ift, wie dann die Thätigkeit diefes Logos, nämlich die Snofis und das Glauben, erst als fpätere Gaben des heil. Geiftes angeschen werden tonnen? —

Während er dann 3) S. 133 fagt: "es war vorderfamft ausgemacht, daß es ohne besondere Offenbarung tein Biffen von Gott gebe," (was ubrigens in geradem Biderfpruch ficht gegen Rom. 1, 19-21.) und S. 137: "ber Bernunft= glaube (alfo boch ein burch Thatigkeit ber Bernunft vermit= telter Glaube), bedurfe des Offenbarungsglaubens," bemerkt er G. 139: "die Rirchenvater vom Beginne des zweiten Jahrhunderts an fenen von der Vorausfesung ausgegangen, das Chriftenthum durfe nur' unter der Borausfetung der gehörigen fittlichen Disposition dargelegt werden, um zu bewirten, daß ber Mensch zum klaren Bewußtseyn feiner hoheren Ratur erhoben und die Vernunft zu fich felbft gebracht werde." Hiermit wird alfo der Unterschied von Vernunft= und Offenbarungsglauben wieder aufgehoben, und das Chriftenthum zum Gelbitbewußtfenn der Dernunft gemacht, wie es ausbrucklich eben dort heißt: "die hoheren Bedurfniffe des Men= fchen und die fich felbit bewußte Bernunft wurden mithin als vollig gleichbedeutend mit Chriftenthum und diefes mit jenen betrachtet." Und dennoch hieß es wenige Zeilen zu= vor: "daß die fich felbft überlaffene Bernunft \*\*) das Christenthum richt en tonne, deffen wurde gar nicht gedacht, ja das Gegentheil ausgefprochen, daß diefem nämlich zustehe, alle Productionen jener ju prufen." Sollte alfo fruher das Chriftenthum als vernunftmaßig dargestellt und die Ber= nunft zu fich felbst gebracht werden, fo foll umgekehrt jest die personliche Bernunft fich als Chriftenthum, d. h. naber: als Rirchenlehr=gemaß legitimiren, und von dem unperfon= lichen Christenthum fich prufen, mithin auch nothigenfalls von fich dasjenige ausscheiden laffen, was dem Chriftenthum -(welchem?) nicht gemäß ware. -

<sup>\*)</sup> Die vom Verfasser gemeinte Stelle ist doch wohl keine andere als Apol. I. — die to  $\varepsilon \mu \varphi v \tau o v \pi a v \tau i yeves av Jewnav σπερμα τοῦ do$ you, — wo auch die Vernunft bezeichnet wird als: σπερματιχουdoyou μερος.

<sup>\*\*)</sup> Wo und wann war jemals die Vernunft sich felbst überlaffen hins sichtlich der Anregung von außen? Wo und wann war sie nicht sich felbst überlaffen hinsichtlich des obersten Richter amtes, das sie im Mens schen zu vollzichen vom Schöpfer selbst berufen ist? Diese Fragen hätte der Verfaffer sich zuvörderst beantworten sollen, ehe er das Obige niederges schrieben.

Dann heißt es aber G. 148 wieder:

4) Es habe fich ,,bald innerhalb der Kirche eine Dpp ofition durch die mehr mystischen Theologen gebildet, welche Die fchlichte Auffaffung des Chriftenthums im Glauben der Speculation (doch wohl gleichbedeutend mit Gnofis?) vorzogen, und darum diese felbst zuweilen als eine eitle und verwegene zuchtigten." Er bemerkt bann noch, "Iren aus habe an der Spipe Diefer Parthei, Die Rirche felbft aber mit würdevoller Ruhe in der Mitte gestanden." Sier wird alfo eis nestheils als Opposition qualificirt, wenn das fchlichte Glauben dem Speculiren vorgezogen wird; anderntheils wird Irenaus als ein von der Mitte, welche die Kirche innehalt, Ubweichender dargestellt, mahrend er vom Verfaffer auferdem durchgangig als Beuge fur die Rirchlichkeit der Lebren angeführt wird. Bir bemerten dies, ohne uns barüber zu verwundern, da folches Verfahren ein altherkömmliches in der romifchen Kirche ift. Bas ein Kirchenvater, ein Bifchof oder Pabft, ein Heiliger u. f. w. that oder fprach, in Uebereinftimmung mit der Lehre, Die eben von der Rirche durchgesett ober behauptet werden follte, das that und fprach er als vom heil. Geift infpirirter Bater, Pabft oder Seiliger; inwieweit er bingegen that oder fprach, was von der Rirche verdammt oder abaelehnt werden foll, in fo weit war er eben nur ein gewohnlicher Meusch (wie z. B. der heil. Pius V.) \*), oder "eine Opposition" (wie Frenaus), oder ein Schismatifer (wie Cyprian und Tertullian), oder gar ein Retter (wie Drigenes) u. f. w. - Go confundirend, fo falfch und tabelnswerth übrigens ein folches Spiel mit juriftischen Rictionen überhaupt jedem Unbefangenen erscheinen muß, fo geht boch bas wichtige Refultat daraus hervor, daß felbft von Untoritats. alaubigen am Ende boch die Autoritat von ben einzelnen menschlichen Perfonen weg in die Sache (in das Objective) versetst werden muß, welche bann nur fo lange eine eigentliche Autoritat bleibt, als fie bas eigentliche Auto, Die Perfonlichteit des Individuums befriedigt. So hat der Glaube ber Menschen fich von der Priesterschaft, die fie für Organe eines hoheren Auto hielten, jur geheiligten Ueberlies ferung hingewendet, als die Priesterschaft fich vielfach unabttlich gezeigt hatte. — Die Ueberlieferung hat dann gar bald aufgehort, absolute Autoritat ju fenn, als die Bernunft fie

\*) Derkwürdig ift, baß Pius V. vorzüglich wegen feines fanatifchen Eifers gegen die Reformirten im 16ten Jahrhundert beilig gesprochen worden, während die vorgeblich Orthodoren im 19ten Jahrhundert jenen fanatischen Eifer vom Pabste (Pius V.) weg auf den blogen Den fchen (Chistieri) abwälzen wollen. nicht durchgangig einig erfand, und fo fieht felbft ein be la Dennais heuzutage ,, ben allgemeinen, hiftorisch ermittelten, Consensus des Menschengeschlechtes" als hochstes Kriterion ber Wahrheit an, womit die vorlette Stufe zur Anerkennung der Vernanftigteit, als hochsten Kriterions, bereits erstiegen ift.

Auf abnliche Beife nun, wie ber Berfaffer ,, die Ginheit in der Bielheit " in Beziehung auf die Lehre oder den Glau= ben nachzuweisen fich bemuht bat, fucht er fie auch noch in Beziehung auf das chriftliche "Leben" und auf den Cultus Indem er bann (G. 129) behauptet: "bie großte barguthun. Dannigfaltigteit bestehe in ber Rirche in Bezug auf Die chriftliche Gitte," wird querft baran erinnert, bag viele ber er= ften Chriften durch ihre fittliche "Strenge" (das beißt bier nur: burch ihre finnliche Enthaltfamfeit) ,einen wohlthatigen Eindruct auf die in Deichlichfeit gerfloffene Belt gemacht;" wobei jeboch ber Berfaffer fowohl ber zahlreichen Stoiter als ber Effder, Therapeuten und Onmuofophiften zu erwähnen vergift; bann bemertt er in Beziehung auf fpatere Rigoriften, wie Marcian und Montan, welche 3. B. "eine gefegli= che und gangliche Enthaltung von gewiffen Speifen, ftrenge, langwährende Saften u. f. w. einführten": "fie machten ihre Individualitat ju einem allgemeinen Gefete; Dies erfchien als egoiftifd), und diefer undriftliche Charafter wurde auch aus ber Rirche hinaus verfest." Er fuhrt fogar an, Tertullian (ber vom Berfaffer fo oft zum Beugen aufgerufene), nachdem er Montanift geworden, habe geflagt: "die Ratholiten ftogen uns blos beswegen aus, weil wir ofters ju faften, als ju beirathen lehren." Indem aber ber Berfaffer gleich Darauf be= richtet, daß in der fatholifchen Rirche von den apostolischen Beiten ber ,,an einigen Lagen der Woche weniger Opeife genoffen," und vor Dftern "vierzigtagiges Faften" gehalten wurde, und ba es befannt ift, baß biefes Saften, eben fo wie die Chelofig= feit des heiligen Standes, zum fatholischen Rirchenge= fet erhoben worden, ja daß die romische Kirche fogar Trap= piften unter ihre Drbensgeiftliche aufgenommen, und es noch immer den lutherischen Geiftlichen als fleifchliche, egoiftische Befinnung vorgeworfen wird, daß fie fich verehelichen, fo ift nach Allem Diefem Die Machweifung ber firchlichen Liberalität fcon hinlanglich zu wurdigen. Es lautet baber auch fast iro= nifch, wenn ber Derfaffer es bemfelben Tertullian jum Bor= wurf macht, daß er ber fatholifchen Rirche vorgeworfen, fie lehre: "ber herr felbft habe im Evangelium alles angfili= de Defen im Betreff ber Speifen furz abgewiefen; bas allein thue noth, daß wir von gangem Bergen glauben, Gott und ben Rachften lieben." Denn Diefer Borwurf ift ja gerade berjenige, welchen die romifche Rirche fo manchen Reformatoren

— und demnåchst auch den Deisten — stets gemacht hat, wie denn jene Lehre sogar in der Bulle Unigenitus als ketzerisch verworfen wird. —

Schließlich foll auch die "Freiheit des Cultus" in Diefem Capitel nachgewiefen werden, oder "das Berhaltniß des Einheitsprincips zur freien Bildung des außern Cultus der Einzelnheiten" (G. 129, 179). Borin aber diese Kreiheit befteben tonne, wird aus dem vorausgeschickten Begriffe des Eultus erhellen. "Wie die Lehre (heißt es G. 180) der in Begriffe gefaßte Glaube der Rirche ift, fo der genannte Cultus in einem bedeutenden Theile (?), derfelbe in bedeutfamen Beichen fich reflectirende Glaube." "Aus diefer innern Identis tat des Cultus mit der Lehre," heißt es gleich darauf, "ift es zu erflären, warum die Chriften schon im 2ten Jahrhundert wie auf Einheit der Lehre fo des Cultus drangen, und fich bies Streben noch in feiner Beit verloren hat." Es wäre zuvorderft Mchreres gegen die Richtigkeit der Begriffs = Beftimmung des Cultus einzuwenden, und befonders, daß die tatholifche Kirche fast durchgangig nichts von "Zeichen" und "Oymbolen" wiffen will, fondern alle Benchmungen und Gebrauche ihres Cultus als wirfliche und wirffame, mehr ober minder magische Beziehungen und Thathandlungen Der Verfaffer fpricht nun zwar nur von einem betrachtet. "bedeutenden Theile" des Cultus, und fo fchiene es möglich, baß er jenen wichtigeren magischen Theil bier bei Seite geftellt wiffen wollte; da er aber (S. 181) auch von der Laufe als einem Theile des Cultus spricht, und die Taufe als Rindertaufe und durch Erorcismus, wefentlich ju den magischen Bebrauchen zu rechnen ift, fo tonnen wir jene Möglichteit bier nicht gelten laffen.

Wie es sich dann mit der Freiheit im Gebrauche diefer "Zeichen" verhielt und wie der Verfasser darüber denkt, ergiedt sich aus der, jener Begriffsbestimmung gleich nachfolgenden Stelle, wo das Benehmen des Pabstes Victor bei der Irrung hinsichtlich des Tages der Otterfeier nach jenem Grundsatz der Einheit des Eultus beurtheilt werden soll. Es habe sich "nicht fo fast um den Tag, als um die Gesinnung, um die Annäherung an den Judaismus nämlich, gehandelt." Auf ähnliche Weise such der Verfasser S. 181 das Benehmen des Pabstes Stephan gegen Enprian hinsichtlich der Wiedertaufe der von Häretifern Getauften damit zu rechtfertigen, daß er behauptet, der Pabst habe keine Wiedertaufe gewollt, weil er "auch bei den Häretifern eine Vergebung der Sünden, und Seligkeit durch ihre Gesinnung und individuellen Glauben möglich erachtet habe."(1)

1

Warum aber, fragen wir 1) mit Iren åus, warum hatte Victors Vorgänger, Aniketus, die Kirchengemeinschaft nicht von jener verschiedenen Osterfeier abhängig erachtet? "Die Apostel," schwieb derselbe Rirchenvater an Victor, "haben verordnet, daß wir Niemand Gewissen machen über Speise oder wiber Trank, oder über bestimmte Feiertage. Wir feiern Feste, in= dem wir die Kirche Gottes zerreißen u. f. w." Wir fragen 2) wer denn den römischen Bischof zum Richter der Gesin= nung in solchen Dingen gemacht habe? Ob solche neben= sächliche Annaherung an das Judenthum nicht viel vereinbarer mit der christlichen Liebe und Freiheit fey, als eine wesentlich judische, engherzig gestliche Ausschließung von der Gemein= schaft um solcher Feier willen, welche Feier überdies das Bei= spiel Christi und die Ueberlieferung (f. S. 187) für sich batte #)?-

Bas das Benehmen Stephans betrifft, fo ergiebt fich aus beffen Briefen, daß er feine Unficht vorzüglich auf die, von den Bifchofen von Kleinaften, Cappadocien, Galatien, Cilicien und Nordafrifa, von Lertullian und Epprian \*\*), beftrittene , geiftwidrige Meinung grundete , als genuge zur Birtfamkeit der Laufe der Gebrauch der Formel, nämlich die wortliche Unrufung des Ginen Gottes und des Ginen Chriftus; während jene Bischofe gerade vom tatholischen Standpunkte aus folgerichtig behaupteten, daß nur in der rechtgläubigen Rir= che und von dem rechten Glauben aus, und im wirklichen Befit des heil. Geiftes, die Religionshandlungen ihre eigentliche Birksamkeit hätten, eine Ausicht, welcher, genau genommen, bas tridentinische Concilium beistimmt, indem es (sess. VII. de bapt. can. 4.) zur Gultigfeit der Laufe "die Abficht, bas ju thun, was die Rirche thut," erfordert. Jenen Grund aber machte Stephan nicht fowohl aus milder Rucfficht fur die Reper geltend, warum hatte er fonft alle jene Bischofe durch Auffundigung der Rirchengemeinschaft zu Regern gemacht; fons bern ausdructlich aus Ructficht auf das Unsehen ber romis fcen Dbfervan; \*\*\*).

Ueberfehen wir nun noch die weiteren Erorterungen unferes Berfaffers über die Freiheit des Cultus in der Rirche, fo be-

<sup>\*)</sup> Der Verfasser felbst erklart S. 186: "Ehriftus hatte alle hanblungen des Cultus aus ichon vorhandenen jubischen Gebrauchen genommen; " und S. 188: "man kann immerhin die Oftern mit den Juden halten, ohne judisch gesinnt zu feyn." —

<sup>\*\*)</sup> Auch muß noch bemerkt werden, daß Cyprian seine Ansicht nicht zum "allgemeinen Geseg" machen wollte; sondern nur allgemeine Frei= heit hierin verlangte.

<sup>\*\*\*)</sup> S, u, a. Ellies du Pin hist. des aut. ecclesiae. T. I. p. 151 ff.

gegnen wir abermals jener, wir mochten fagen, erfreulichen Inconfequenz, welche die eigenen Bestimmungen und bie aufäng= liche Absicht aufgiebt, um der Bahrheit ju huldigen, fetbft anf Befahr, von ftrengen Rirchenglaubigen der Seteroborie, von freien Denfern bes Biderfpruchs geziehen zu werden. Go feift es nämlich G. 184: "Beniges wurde von den Apostelin in Diefer Beziehung (nämlich auf den Cultus) angeordnet guild ihre Anordnungen waren felbft nicht uberall gleich." "Es laßt fich hierin überhaupt nichts fo geradezu vorschreiben. . foll Ulles eine freie Darftellung des Religiofen nach außen fenn, die fich darum im Laufe der Jahrhunderte von felbst den Bedurfniffen gemäß entwickeln mußte." Und noch entschiedener heißt es G. 188: "bas ware body wohl nicht nur lacherlich, fondern unverantwortlich, wenn min um der außern Einheit willen die innere zerftorte ober nur nicht beförderte." - In welchem Lichte erscheint nach folchen Grundfagen bas außerlich = zwingende Berfahren ber romifchen Rirche in Betreff des Bilderdienftes, des Gebrauchs der lateinischen Sprache bei der Deffe, der Darreichung des Relches beim Abendmahl u. f. w.? Bie unchriftlich war is'biefemnach, den Baldenfern und den fpater, gewiß nur aus innerem Bedurfniß, fich reformirenden Chriften die Bereinfachning bes Gottesdienstes als Regerei zum Borwurf zu machien? Bie undriftlich ware diefemnach der dreizehnte Canon ber fte benten Sitzung des Conciliums von Trient (von den Sactam. im Allgem.): "Wenn Jemand fagt, die von der fathol. Rirche angenommenen und genehmigten, in der feierlichen Berwel tung der Sacramente ju beobachtenden ublichen Gebräuche fon nen entweder mißachtet, oder ohne Gunde, von den Bermeltern nach Belieben weggelaffen, oder von jeglichen Rirchenhirten in andere, neue umgeandert werden, ber fen im Banne:" ebenso das fünfte Capitel in der zweiundzwanzigsten Gisnin von den Ceremonien der Deffe?

Der Verfassfer glaubt dieses vierte Capitel und die gange erste Ubtheilung seiner Schrift mit einer Stelle aus Eusebius schließen zu können, worin es u. a. heißt: "die Wachrheit empfohl (empfahl) sich selbst; und glänzte im Verlause der Beit in immer größerem lichte. — Die allgemeine und allein wahre Kirche verherrlichte und erweiterte sich immer mehr; ihr freier großartiger Sinn, ihr edles reines Leben und ihre göttliche Philosophie überstrahlte das ganze Geschlecht der Griechen und der Barbaren; unsere Lehre blieb allein herrschend bei allen; so das Niemand bis jest sich untersteht, unsern Glauben zu schmähenze. "— Diese Stelle lantet nun allerdings sehr schön, und wenn man sich an die orientalischen Hyperbeln und an die alexandrinisch=römischen

Rebeflosteln jener Jahrhunderte gewöhnt bat, bann findet man fogar einige Dahrheit barin. Dird fie aber von einem philofophirenden deutschen Theologen bes 19ten Jabr= hunderts für baare, unverblumte Dahrheit ausgegeben, bann bleibt uns nur ubrig, ihn auf die Rirchengeschichte überhaupt, naber auf die des Eufebius felbit, ober auch nur auf feine eis genen Bugeftandniffe ju verweifen. Er wird bann finden, bag sur Beit bes Eufebius Die geiftige Einheit Der Rirche Darin bestand, daß die Wahrheit, d. h. die firchliche Lehre, fich nicht fowohl als Babrheit, als vielmehr als firchlich überliefert empfahl; daß bas Licht ber Rirchenväter ichon febr fich ju truben anfing in bem Daafe, als es brennen= ber wurde; bag die allgemeine Rirche fchon in viele verfchiedenglaubige chriftliche Rirchen und guletst in die ausgebreitetere arianische und die mehrfach unterdrückte niganische jerfallen war; baß ber freie großartige Ginn fich in ver= Dammende Intoleran; verwandelte, welche die Geligfeit vom Glauben an Unbegreiflichfeiten abhängig machte; daß Bi= fchofe ihre Theorien burch weltliche Dacht geltend ju ma= den fuchten; daß die fittenreinen Rirchenlehrer (wie fchon En= prian) bas Gittenverberbniß ber Chriften fo groß fanben, baß fie bas Ende der Belt nahe glaubten, und bag bie freie Philosophie ichon bamale jur Oclavin ber Priefterichaft berabgewürdigt, und weit unter bie der fruberen Griechen berabgefunten war.

Die zweite Abtheilung, zu deren Betrachtung wir übergehen, verbreitet fich über die "Einheit des Korpers ber Kirche," und wir begegnen bier derselben phantafirenden Berfahrungsweise, wie in der ersten Ubtheilung.

Das erste Capitel behandelt "die Einheit im Bischof," und geht hier von der sehr undeftimmten Voraussetzung aus: "die Kirche ift ein Erzengniß des chriftlichen Glaubens, eine Wirtung der in den Glaubigen durch den heiligen Geist lebendigen Liebe. — War also diese gegeben, so war die Kirche zugleich gesetzt." (S. 193, 194) "Muß die Kirche (nun) als der Körper eines sich selben (?) schaftenden Geistes aufgefaßt werden, so ift sie allerdings auch, und zwar nothwendig, dies (?) Institut, durch welches und in welchem der wahre Glaube und die wahre Liebe erhalten und fortgepflanzt werden." (S. 196) "Da aber der göttliche Geist, durch deffen Mittheilung der chriftliche den Gläubigen wird, nie verschwinden fann und darf, so fann er auch nie den Körper verlaffen; von dem er also bis zum Weltende fortgetragen wird. In ihm pflanzt sich mithin der Glaube aus e ausschließend fort." (S. 197) (q. e. d.)

Man wird nun vor Allem fragen, was denn ber Berfaffer unter iener vorausgeseten "Rirche" verftehe? Und, der Beschreibung berfelben nach zu urtheilen, verstunde er bier bas gange firchliche Gebaude darunter , welches die fatbolischen Glaubigen nach und nach aufgeführt haben. Eben fo wird man meinen, der Verfaffer habe biermit die Souverainetat des Chriften voltes, als des, "die Organe feiner Thatigteit " fegenden Ezeugers angenommen. Allein beiden Vermuthungen wird als bald widersprochen. Denn 1) wird G. 207 ,bie Rirche" ndher bestimmt, als ,ein in einem Bischof vereintes Bolt," ober, wie gleich barauf genauer bestimmt wird: "eine in eiuen Bifchof vereinte Gemeinde;" 2) wird G. 199 eine Benefis der ersten chriftlichen Rirchen bezeichnet, welche der oben beschriebenen geradezu entgegengeset ift; denn bier ift es Cbriftus, der die zwölf Apostel aus der Maffe feiner Schuler wablt, und als Lehrer und Auffeher uber feine Glaubigen auffellt; hier find es biefe Quserwählten, welche ,, ben durch fte gestifteten Gemeinden befondere Manner vorfesten, Die in ihre Stelle traten, fo daß das apostolische 21 mt nie untergeben follte." - "Es verfammelten fich um den einen Mittelpunft berum eine Menge von Angeborigen u.f. m." Und biesmit erft ift die eigenthumlich romifch=tathol. Rirchengestaltung angedeutet, wonach die Kirche nicht ein Erzeugniß der gefamm ten Glaubigen, fondern umgekehrt die Glaubigen ein Er zeugniß der Priesterschaft find, welche ruchwärts in ununterbrochener Linie ihre Ginfegung von den Apofteln und von Chriftus felbft ableitet. Freilich findet fich in den Rirchen ber drei ersten Jahrhunderte auch in diefer Beziehung noch ger manches Nicht = Romifchtatholifche vor, und diefes ift es, mas ben Berfaffer immer wieder von ber ftrengen, aber confequenten Ansicht feiner Confession zu allgemein = christlichen Ansichten über-Bu diefen letzteren gebort dann besonders der fchone, führt. burchaus poetische Gedanke, den Bischof ,als die perfon gewordene Liebe ber Glaubigen ju einander" aufzufaffen, daher dann auch (nach G. 201) ,,nicht fo faft die Per-fon ber Bifchofe als folche, auch mit der größten Lehrfähigteit gedacht, sondern ihre Eigenschaft als Mittelpunft der Einheit Aller das hauptmoment fen."

Aber weder die eine, romische (orientalische), noch die andere, protestantische (abendländische) Ansicht ist durchgeführt, und eben so wenig sind beide in eine hohere Einheit verschmolzen, gerade, wie auch die firchlichen Formen in den drei ersten Jahrhunderten noch ineinander überschwanken, bis erst in der Folge nach und nach die inneren Inconfequenzen ausgeschieden und das Gebaude der romischen Rirche vollendet, aber freilich damit auch feinem Ende zugeführt wurde; weil das romische Saupt immer orientalifcher, die dienenden Glieder immer

abendlandifcher wurden. -Bir werben nachgerade noch einige jener Gelbitwiderfpruche bes Berfaffers naber angeben, und ben Unfang machen bei ber von ihm G. 195 aufgeftellten Behauptung, "ber Gedante einer unfichtbaren von Chriftus auf Erden geftifteten Rirche fen bem Ebriftenthum juwider." Denn ift, wie ber Berfaffer felbit behauptet, "bie Rirche eine Birfung der in den Glaubigen burch ben beiligen Geift lebendigen Liebe," fo ift fie nothwendig für jeden Einzelnen unfichtbar, indem er von feiner mit ihrem Bifchof verfammelten Gemeinde, von feiner fichtbaren Gemein= fchaft mit Gewißheit wiffen tann, ob und inwiefern fie fo l= che Birfung folder Liebe fen. Der Berfaffer felbft muß ja (G. 219) jugefteben: ", das altefte Berhaltniß des Bifchofs gur Gemeinde mußte febr geandert werden, nachdem fich ber Charafter ber Gemeindeglieder felbit febr geandert batte. - Es gab fofort geborne Chriften, Die bennoch oft bem Chris fienthum vollig entfremdet waren; es fraten Biele ans unreinen Ubfichten über; (es famen) Beiten langer Rube, in welchen die Chriften erfchlafften und finnlichen Genuffen erlagen \*); der Bifchof verhielt fich jest immer mehr au ber Gemeinde, wie bas Gefet zum Denfchen; er erfcheint barum jest oft handelnd ohne und gegen den Willen ber DRebrahl ber Gemeinde." (G. 220, 221) 2Bo ift alfo feit= bem - und bies war, eingestandener Daagen (G. 220), fcon ju Epprian's Beiten ber Fall - wo ift feitdem die ficht= bare Rirche? In ber "Debrgabl" nicht. Dielleicht benn im Bifchof? Uber die Debrgabl mablte ja, und ber Berfaffer führt felbit aus Enprian (de laps. f. 59) G. 223 die Stelle an: "episcopi plurimi, divina procuratione contemta, procuratores rerum secularium fieri, derelicta cathedra, plebe deserta negotiationis quaestuosae nundinas aucupari; esurientibus in ecclesia fratribus non subvenire, habere argentum largiter velle, fundos insidiosis fraudibus rapere, usuris multiplicantibus foenus augere; und (eod. fol. 88.) non in sacerdotibus religio devota, non in ministris fides integra" etc. Run war alfo ber Bijchof ber perfon=gewor=

\*) Der Berfaffer beruft sich hier auf Cyprian. de laps. und Euseb. 1. VIII. c. 2. 2016 es aber S. 246 gilt, die hierarchische Einheit bes Spiscopats 2c. zu begründen, heißt est: "das ist die Construction ber Gre scheinung, daß so batd nach den Epprianischen Beiten, wo die Gins beit ber Kirche am lebendigsten hervortritt, die Gottheit Christi am vollesten ausgesprochen wurde, zu Nicka, wo das erstemal alle Gläubigen versammelt waren in ben Abbildern ihrer Liebe. Jest waren sie fabig zu ertennen, Christus in feiner ganzen Eroffe, nachdem sie felbit groß genug geworden waren." bene Eigennutz ber Gemeinde! Wer ließ aber die Gemeinde fo tief sinken? Wenn die Bischofe, wer diefe? Wenn aber der Bischof und die Mehrzahl ber Gläubigen lieblos und falschgläubig, ist dann nicht die Kirche unsichtbar geworden, und zwar in demfelben Sinne, in welchem die, bei dem Verfasser übel berüchtigten Schulmeister, von den Novatianischen und Donatistischen Rigoristen an bis zu den Reformirten hinab, eine unfichtbare Kirche glaubten und lehrteu? --

Und dennoch foll 2) "die christliche Gemeinschaft ein fortgefettes Bunder des gottlichen Geiftes, ein Beweis feines fteten, unmittelbaren Einwirfens fenn," und nur in ihr "ber Einzelne fich zurecht finden und erfahren, wie er leben (d. h. lieben), und Gott und Welt betrachten muffe, um Chrift ju fenn," und hiermit ,, die Einheit und Rachweisung der Einheit der Lehre, und Dadurch die unbe siegbare Autorität derfelben möglich werden, die, wie Augustin fehr schön und tief fage, für alle Butunft die Stelle ber Bunder vertrete 2c." (G. 220)? - Bare nun bierauf nicht ju folgern, daß, feitdem die fruhere chriftliche Gemeinschaft fich in griechische und romische, dann wieder in protestantische und romische Gemeinschaften u. f. w. geloset hat, welche mben einander fortbestehen, so doch, daß vorzüglich die romische alle übrigen durchaus unchriftlich verflucht, daß feitdem die 2001-bertraft des gottlichen Geistes fich von der romifchen abgewenbet, oder er boch feine Birtfamkeit in verschiedene Birtungen ftrahlen getheilt habe? Worin besteht aber diefe 2Bunder wirtfamteit, wenn "die Christen in ruhigen Beiten fimili-chen Genuffen erlagen?" und worin die christliche Gemeinschaft, wenn das Bild derfelben, - der Bifchof, - ,,ohne und gegen den Willen der Einzelnen handelt?" Ber erhält und überliefert die angeblich immer gleiche Lehre, wenn ber beftellte Lehrer "den Predigtstuhl verlaßt, um Buchergeschäfte zu beforgen?" Do ift die "unde fiegbare Autoritat" anzutreffen, wenn die firchliche Dbrigkeit felbft ihr Unfeben todtet, indem fie aufhort "bas Borbild chriftlicher Tugenden, der Bater, der Brautigam der Rirche, das Alle belebende und befruchs tende Organ Chrifti" ju feyn? (G. 208.) — wenn endlich ein Enprian mit 87 Bischofen in der Lehre dem erften Bifchof ber Chriftenheit widerfpricht, und diefer mit Schmahreden antwortet? ---

Ift denn die in der heiligen Schrift niedergelegte Lehre fowenig ergreifend, so unverständlich, daß nicht schon durch sie allein der Mensch zum höheren Leben erweckt werden könne, wie ja der heilige Augustin selbst durch sie bekehrt worden ist? — Freilich ist die, nicht blos theoretische, sondern praktische Erfahrung davon, was christliche Liebe ist, einestheils an das

Bufammensenn mit anderen christlich Liebenden, anderntheils an Selbst = christlich = lieben gebunden; aber wer christlich liebt, ift barum noch tein Kirchlich = Rechtgläubiger, und wenn man einem folchen Orthodoren glauben mußte, der etwa behauptete: folche Liebe fen gottlich, denn fie mache wirklich felig, fo wird man doch Bedenken tragen durfen, ihm zu glauben, wenn er behaupten follte: man tonne nicht chriftlich lieben und nicht felig werden, wenn man nicht das athanafische Glaubensbekenntniß annehme.

Aber 3) verfällt der Verfasser in noch unpraktischere Phan= taften, wenn er ju den Kolgerungen übergeht, welche er, im romisch = fatholischen Sinne, aus feiner Bischofsidee entwickelt. Beil nämlich der Bifchof die "person=gewordene Liebe der Gläubigen zu einander" ift, darum a) "wird die Gemeinschaft ber Glaubigen zu einander nach ihrer Berbindung mit bem Bifchof bemeffen;" barum "wer mit ihm verbunden, ift mit Allen in Gemeinschaft, und wer getrennt von ihm, hat fich der criftlichen Gemeinschaft Aller entzogen, und ist von der Kirche getrennt; " und "da fich im Bischof das Chriftliche Aller sereinigt," fpricht b) ,er es aus, und ift beffen Drgan; er ift der öffentliche und ordentliche Lehrer;" und weil die Gemeinde in ihm ,, und er in ihr, wird c) Beides gefagt, die Schluffelgewalt fen ber Gemeinde gegeben und dem Bis fchofe; fie wird namlich (?) die von Gott der Rirche ver= Hebene Gewalt, durch ihn ausgeubt" (wer hat ihm dies aufgetragen?): "es heißt aber dies auch nichts anders, als: durch die Liebe wird die Sunde vergeben;" baber deun auch "von dem Bischof, dem Bild der Liebe Aller, die Biederver= fohnung geschieht;" und ,,als das Bild der Liebe der Gemein= De, als das schönfte Erzeugnif derfelben, ift er barum d) bas Borbild aller chrifflichen Lugenden;" und "ju ihm, bem Ideale, bem Borbild der Gemeinde, follen Alle binblicken; " und, weil "feine Rede ein Strom inneren Lebens, feine handlungen einen unerschöpflichen Reichthum gottlicher Gnade offenharen, darum ift er e) der Bater, auch der Brau= tigam der Kirche, das Alle belebende und befruchtende Drgan Chrifti." (G. 207, 208.) "Daß alfo f) die Erhal= tung der Lehre, der Liebe und des ganzen Chriften= thums von diefen Organen im Rorper Chriffi abhänge, geht aus diefen Betrachtungen deutlich hervor." (**S**. 214.)

Ob nun der Verfasser zu diefer poetischen Deduction durch eine Begeisterung für die wahrhafte chriftliche Gemeinschaft, bie er felbst (G. 185) als "das Befen der katholischen Rir= che," und als "ein unaussprechliches Gefühl" be= zeichnet, getrieben worden, oder ob ihn ju dem Sophiftischen

Diefer Schlufreihe die Ueberzeugung verleitet, daß bas ganze Gebäude feiner Rirche auf der absoluten, gottlichen Antorität ber Bifchofe beruhe, ober ob Beides zufammengewirft, dies laffen wir dahin gestellt fenn. Bir bemerten nur Folgendes uber die Sache felbft: Jener Deduction zufolge ware einers feits der Bischof nicht blos die person-gewordene Liebe, fon-bern auch die person-gewordene Bahrheit, Schluffelgemalt, Lugend, und eben fowohl Erzeugniß als Erzeuger ber Gemeinschaft, ja fogar, nicht blos Organ bes Chriftlichen in der Gemeinde, fondern auch noch viel mehr, namlich Organ Chrifti, eigentlich eine Incarnation der Gottbeit felbft. Underfeits ware die Erhaltung des Abgebildeten

vom Ubbilde, die der erzeugenden Chriftengemeinde von ihrem Erzeugnisse abhängig! — Uber was der Bischof feyn folk ift nicht fowohl die Frage, als was er wirflich war, was er fenn fann, und als mas er in der gemeinen Birflichfeit von feinen Schafen anzusehen ift? - Bas er fenn foll, bat ber Berfaffer zum Theil aus Enprian entnommen; wir haben aber schon angeführt, mas diefer Rirchenvater von den "mehrs ften" feiner Mitbischofe berichtet \*). Da überdies der Bnfaffer felbft bemertt, wie bald jenes altefte Derhaltniß "bes Bi fchofs zur Gemeinde" fich fo geandert, daß jener nur noch als Befet fich zu diefer verhielt, fo ware hieraus zu fchliefien, einestheils, daß jene Bischofsidee nicht durch die Erfahrung, noch durch den Erfolg bestätigt wird, und anderntheils, bat, ba fich bie Organe qualitativ verändert haben, auch der fte bildende Geift fich verandert haben muffe. Ber burgt bie femnach dafür, daß jene, theils weltlich und lieblos, theils "Gefes" gewordenen Bifchofe die urfprungliche Lehre und Liebe erhalten baben? -

Wie ift dann 4) in fich felbst und mit Geschichte und te tholifcher Rirchenlehre Alles in Uebereinftimmung ju feten, mas ber Berfaffer hinfichtlich der Production jenes Drganes Chrifti im Lert und in den Roten beibringt? Jener Bifchofs-idee zufolge "muffen Alle bei feiner Babl thatig fenn; Alle muffen Beugniß geben, daß er Alle ubertreffe an Liebe ju Chriftus, und an Kraft, ihn ju verfunden \*\*); 2111e

\*) Rachträglich ftehe hier noch, was G. 210 aus Ep. 52 angeführt wirb: (Cornelius ep. rom.) episcopatum nec ipse postulavit, nec ut caeteri quos arrogantiae et superbiae suae tumor inflat, invasit etc., non ut guidam vim facit, ut episcopus fieret etc.

\*\*) Das Conc. Trident. sess. 23. cap. 4. lehrt: "es werbe zur Bethung ber Bischofe 2c. weber die Einstimmung, noch die Berufung, noch bas Anfehen bes Boltes zc. fo erfordert, bas ohne fie bie Beihung nich tig fey."

muffen in ihm ben erblicken, ber bie Liebe Uller auch befigen muffe. - Er ift nicht heiliger als Undere, weil er Priefter ift; fondern er wurde Priefter, weil er heiliger war;" (G. 208) und "der beil. Geift wird in der Ordination nicht fowohl erft mitgetheilt, als vielmehr anerfannt, baß er fich fchon vorher mitgetheilt habe." (G. 255) \*) Nimmt man hierzu noch bie jur Befräftigung (G. 209, 210 und 216) angeführten Stellen aus Epprian: (ep. 67.) ille sacerdos vice Christi vere fungitur, qui id quod Christus fecit, imitatur, und (ep. 68.) in ordinationibus sacerdotum non nisi immaculatos et integros antistites eligere debemus qui sancte et digne Deo offerentes audiri in precibus possint; nec sibi plebs blandiatur, quasi immunis esse a contagio delicti possit, cum sacerdote peccatore communicans \*\*); und aus Drigenes, ber ben Bifchofen ,nur bann bie Ochluffelgemalt zugefteht, wenn fie wie Petrus heilig lebten;" und bem zufolge je= ber Getaufte, ber feine Gelbftfucht sum Opfer bringt, ein wirflicher Priefter ift u. f. w.; bann glaubt man einen 25 als bus ober Bicleff, einen huß oder Zwingli reben gu boren.

199

Aber Die Laufchung wahrt nicht lange; benn ichon G. 211 wird berichtigt: "Benn der Bifchof auch auf die genannte. Beife ein Erzeugniß ber Gemeinde fen, die ihn barum mable, fo handle er dennoch nicht aus Auftrag des Bolfs, und fein Umt fen pofitio, und gottlichen Urfprungs;" gezeigt fen ja auch, "daß die Apostel felbft allenthalben (?) die Bifchofe angeordnet." - Daß aber "Alle bei ber 2Babl bes Bifdyofs thatig fenn muffen," empfangt (G. 212) feine ta= tholifche Berichtigung burch bie Diffinction ber Glaubigen in Bollendete und Dichtvollendete. Bei Diefen ,erscheine bas bifchofliche Umt als Gefets, und bas Dafenn des Bifchofs foll ihnen fagen, mas fie werden follen;" "bei Bollende= ten und der Bollendung Maben fen er erft eine freie Dro= Duction des burch ben beiligen Geift felbftthatig gewordenen Denfchen." - Doch entschiedener endlich fehrt ber Berfaffer jur reinen romifch = tatholifchen Unficht juruct, wenn er G. 217 bemerft: "ber Unterfchied zwischen Clerus und Laien beiße nichts anders, als: es ift ein burch ben beiligen Geift bestehender Unterfchied der Gaben in ber Rirche. Es ift

\*) Ebend. can. 4. "Wenn jemand fagt, burch die heil. Weihung werbe der heil. Geift nicht mitgetheilt, oder durch felbige werde tein Charafter eingeprägt, ber fey im Banne."

\*\*) Sätte der heil. Cyprian 13 Jahrhunderte fpäter gelebt, fo wurde er burch ben 12ten Canon ber 7ten Sigung (von ben Sacram.) bes hochheitigen Conciliums von Trient bem Anathem verfallen feyn. eine Verbindung der Glaubigen nothwendig, die nur durch Draane und Verbindungsglieder erreicht wird, womit jener Unterschied der Gaben genau zusammenhängt; nur in der Unreihung an die Gemeinschaft Aller, alfo in der Bewahrung diefer Organe, wird die wahre Christenwürde gefichert." Dies heißt aber mit andern Borten: Der Elerns ift ber vom heiligen Geift Begabte, und nur der Begabte fam weiter geben ober überliefern; daher ift diefer Clerus Die eigent. liche fichtbare Eoclesia, und der Laie nur als Unterthan im Bering diefer Rirche, etwa wie bei den heidnischen Romern die Sclaven nur als Dienende die Unterlage des Staates bilde ten, ber an und fur fich nur aus den, durch die Gnade der Gotter hoher genaturten, und hierdurch jur Selbftthatigteit berufenen Burgern bestand. Jener firchliche Gebranch alfo, welchem zufolge die Laiengemeinde noch den Bifchof wählte, muß diefemnach vom romischen Standpunkt aus eben fo febr als ein jugendlicher Uebermuth angesehen werden, welchen die reifere Rirche befeitigen mußte, wie fie auch die Glaubens- und Schreibfreiheit, deren ein Juftin, Drigenes, ja felbft noch Enprian genoß, dadurch gleichfam entschuldigt, daß fie bie Ubschließung und Bollendung ber Lehre erft bem fpateren, reis feren Ulter der Rirche zuschreibt.

Bon diefer romifchen Unficht, welche, wie wir gefehen, im ersten Capitel diefer Ubtheilung mehrfach hervorgetreten, menbet ber Verfaffer im Anfang bes zweiten Capitels, welches bie Einheit im Metropoliten deducirt, fich wieder zu jener abstracten, welche die Dinge nicht von oben herab und von außen nach innen, fondern von unten nach oben mb von innen nach außen fich gestalten laßt; bleibt aber auch bier keiner von beiden Constructionsweisen treu. Buerft wird (S. 223, 224) das romifche Refultat wieder aufgenommen, baß der "Bifchof nach apoftolifcher Inftitution den gemeinfamen Mittelpunkt bildete, fo jedoch, daß die ganze Ge-meinde an den fie betreffenden Berathungen der 3dee und älteften Gefchichte nach (b. h. einer blos juriftifchen Fiction nach, d. h. gar nicht) Untheil nahm." Dann aber wird gur anderen Auffaffungsweife übergegangen und bemertt, "der heilige Beift, - der in allen Chriften derfelbe ," - wie er fich in der Erzeugung des Bischofs ,, als bildendes und vereinigendes Princip ausgesprochen," habe bie Gemeinden der verschiedenen bi-fchoftichen Discefen "zusammenfugen, und diefe fo gewordene Verbindung habe fich aus innerem Triebe wieder ein Drgan geben muffen, wodurch fie zum flaren Bewußtfenn ibrer felbft gefommen, und durch beffen Functionen und Ibatigfeiten ihr eigenes Leben wieder genahrt und befördert murbe." (G. 224) Bas aber mit diefem flaren Selbstbewußtfepn

Genahrt= und Gefördertwerden gemeint fen, wird alsbalb (S. 229) deutlich auseinandergefest.

Erstens uamlich "durfte der Bischof, der feine Kirche mit den übrigen verband, ohne die fe Verbindung nichts Bedentendes unternehmen." — Hiermit war also der einzelne Discefenverein der ephemeren Mehrzahl feiner Ver= bundeten unterworfen, und nicht mehr follte er sich von innen heraus bilden, fondern von außen herein sich bestimmen lassen.

In gen von Seiten villfürliche, ja unchriftliche hand= lungen von Seiten der Bischofe, deren sich frühe ichon finden, jeht beseitigt; der einzelne Bischof fand in der Masse ber übrigen ein Gegengewicht." Der einzelne Bischof war also nicht nothwendig Organ des heiligen Geistes? Die Masse bestand aber aus Einzelnen, und Epprian flagte ja über bie Masse?—

Drittens "waren die einzelnen bischöftichen Gemeinden öfters in Gefahr, sich felbst den unangemeffensten Bifchof zu geben; da hatten denn alle" den Metropolitankörper bildenden "Gemeinden in ihren Bischöfen mitzusprechen, die Reinheit des Slaubens, Heiligkeit der Sitten, Lehrfähigkeit des Gewählten zu prüfen; und erst, wenn sie sich von dem Daseyn dieser Eigenschaften überzeugt hatten, ftimmten sie der Wahl beis und dies hieß die Bestätigung, und es wurde Geses, daß ohne den Metropoliten die Ordination eines Bischofs teine Gultigfeit habe." (G. 229, 230.)

Diertens "beftand bie einzelne Rirche" in irgend einer Ungelegenheit ,auf ihren Planen, fo zogen fich die ubrigen Rirchen, als von einem egoiftifchen Gliede gurud, wodurch es ercommunicirt war; " und ba ,in bem Bifchofe feine ge= fammte Gemeinde erfchien," fo war alfo auch mit bem Bifchofe bie gange Gemeinde außer Gemeinfchaft gefest! Dies alfo war bas Gelbftbewußtfeyn bes Detropo= litanvereines, die Mabrung und Forderung feines Lebens! Der einzelne Glaubige, um nicht als Egoift ercommunicirt au werben, mußte feine eigene religiofe Uebergeugung bem Bifchof, namlich ber perfon = gewordenen Liebe und 2Babrheit unterwer= fen; eben fo ber einzelne Bifchof bie feinige, ober (ficte) bie fei= ner Gemeinde, bem bifchoflichen Detropolitanverein, oder ihrem Organ, bem Metropoliten. Co war ber Bifchof nur nach unten ju Norm ber Wahrheit, nach oben aber ber Go fonnte es baber Normirung durch Undere unterworfen. tommen, baß ein einzelner Glaubige in Beziehung auf feinen Bifchof als Egoift, bagegen in Bezichung auf feinen Detropo= liten als in ber Gemeinschaft lebend anzuschen war. Die Debr= beit ber einzelnen Glaubigen follte irren und fehlen tonnen, nicht aber die Mehrheit der Bifchofe jenes Bereines, welche ja eben diese Jerthumer und Fehler berichtigen und ftrafen follten? — Beilaufig mag dann noch bemerkt werden, daß das Apostoli= sche dieses Metropolitanverbandes (S. 225) aus der Stelle eines Briefes des heil. Elemens von Rom erwiesen werden foll, wo es heißt, die Apostel hätten die Anordnung getroffen, "daß bei der Verwaifung einer Kirche Vorsteher der Rachbartirche für sie Corge tragen sollten, damit, wenn die Bi-

schöfe entschlafen find, andere geprüfte Manner ihre Nachfolger

im Dienste fenen."-Uber "ber Metropolitanverband follte, "- fo beginnt das britte Capitel über die Einheit des gefammten Episcopats (G. 235), -, ,er follte nur die Stufe fenn, auf welcher Die Berbindung mit allen Glaubigen und fomit ein Bemeinleben aller Christen möglich werde." Die "Erzeugniffe ber Liebe," die einzelnen Bischofe maren "Organe der Liebe, " und erzeugten in der Metropolitanverbindung ,,gleichfam einen Ruhe= punft, in dem fich die Kraft zur Bereinigung aller Glanbigen fammelte." - Bahrend bann "die unmittelbaren Schaler ber Apostel vermöge ihrer per fonlichen Burde die höheren Bereinigungspuntte fammtlicher Rirchen noch bildeten, hatte fich ein ordentlicher Busammenhang diefer unter fich fchon ent-Die entfernteften Bifchofe (nicht Metropoliten) batwickelt. ten fich in eine unmittelbare fchriftliche Berbindung gefest, worin fie fich von den wichtigften Borfallen in ihrer Rirche benachrichtigten." - Diefer (allerdings fehr oberflachlis chen) Verbindung ungeachtet ,, war in der Mitte Des dritten Jahrhunderts die Rirche einer großen Gefahr ausgeset, gerriffen zu werden" burch ,, die novatianische Spaltung." (G. 243) "Beide Partheien waren von Martyrern und Confefforen unterftußt. Es gab namlich Diele unter diefen, die in fchad. lichem Hochmuth durch ihre, wie fie meinten, über fließenden Berdienfte \*) den Mangel an folchen bei 2n. beren erfegen ju tonnen glaubten; Undere behandelten die Abgefallenen mit unchriftlicher Sarte. - Es war das engfte Uneinanderschließen aller Bischofe und aller Edelgefinnten erfor-

<sup>\*)</sup> Bas find benn ", bie Hulfsleiftungen, bie von lebenden Glaubigen (bem Concil. Trid. sess. 25. de purg. zufolge) für andere hingeschlichten und großentheils auch die protestantische heils nicht die ganze katholische und großentheils auch die protestantische heils vollen auf bem Dogma von der unverdienten Theilnehmung am übersließenden oder übergestoffenen Berdientte eines Andere? Und wenn Christitus Alle zur Nachfolge im Leden und Leiden auffordert, warum sollen bann dem Reversibilitäts: Dogma gemäß, nicht auch andere Blutzeugen der Bartheit etwas mehr verdienen können, als sie zu ihr rem heile brauchen, welchen Ueberschuß oder Ueberstuß sie dann m Riebe Anderen zuwenden durften?

berlich." (S. 244.) - "Die Gefammtheit ber Bifchofe (ift aber) eine Gefammtproduction aller Glaubigen, fchlechthin untrennbar und eins, wie die Glaubigen, beren Einheit fie barftellen." (Die aber, wenn fie fich, wie oben gemeldet, fpal= ten, und, wie Romer und Griechen und Protestanten, immer gespalten bleiben?) - "Diefer Bufammenhang wurde jest ge= fuhlt" (G. 245); und fo ift ,die gefammte Rirchenverfaf= fung Dichts anders, als die verforperte Liebe; einerfeits ber Quebruct ber innern nach Bereinigung ftrebenden Bewes gungen ber Glaubigen, anderfeits die Ruchwirtung auf diefe, um fie felbft ju fixiren, und in ihrer Reinheit und Rraft ju bewahren." "Die Rirche felbft" (bier alfo nicht mehr blos eine in ihrem Bifchofe vereinigte Gemeinde, fondern die gesammte hierarchie) ,ift die real gewordene Berfohnung ber Denfchen durch Chriftus mit Gott. - Das ift das in= nere Wefen ber tatholifchen Rirche; Der Episcopat, Die Berfaffung ber Rirche ift nur bie außere Darftellung jenes 20efens, nicht diefes felbft." - "Die Rirchenverfaffung folglich ift auch die Concentration ber Liebe, um in ib= rer gangen Starte auf einzelne Glieder bes großen durch die Liebe verbundenen Körpers und gegen den Geift der 2Belt ju wirten." (G. 248) Sehr poetifch wird dann (G. 250) noch bingugefest: "die Berbindung der irrenden Glieder mit ben übrigen zeigte jenen ben richtigen Deg: ber einwirfenden Liebe tonnten fie nicht widerfteben : an der Flamme der Liebe entzündete fich bas Licht bes Berftandes, und mit ber Gun= De verschwand der Irrthum." - Burudtgefehrt wird endlich (G. 251) auf ben anfänglichen doppelfinnigen Gag: "wir finden Chriftus und bleiben in der Dahrheit, wenn wir in der Liebe, in der Ginheit, in der Gemeinfchaft bleis ben." - Sier, wie in den früheren Deductionen, wird nam= lich abfolute Meinungsgleichheit mit Ginheit, Einheit ber Doctri= nen mit Einigfeit ber Gemuther, Orthodorie mit Boblivollen, Bahrheit mit Liebe identisch genommen, ein Jerthum, der nur burch den überboten wird, daß die angeblich irrenden Mitglie= ber ber Rirche burch Ginwirfung ber Gefammtliebe auf ben richtigen Weg geführt worben fenen; benn von der erften gros feren Synode an bis zur letten ift gegen die, von ber Dei-nung ber Debrzahl Ubweichenden, b. b. Irrenden, nur das Schwert bes Unathems gebraucht, und ihren Grunden nur bas burre: "fo hat es ber bochheilige, allgutige und all= gemeine, rechtmäßig im beiligen Geiffe verfammelte Rirchenrath beschloffen," und noch ju Trient das "Sluch allen Irrleh= rern!" entgegengefest worden. -

203

Der frühern Behauptung des Verfaffers aber, daß die Detropoliten die Verbindungsorgane ber gesammten Rirche gewefen,

widerspricht dasjenige, was er felbst S. 252 f. berichtet: "Nachbem der Metropolit fich von den geforderten Eigenschaften des Bewählten überzeugt und ihn ordinirt hatte, feste er fofort Die gesammte Rirche davon in Renntniß; " (hierfur bleibt ber Berfaffer den Beweis fculdig) "ber Gewählte felbft aber begann die Gemeinschaft mit diefer durch feine Briefe, welche er an die Bischofe fendete. - Die Unnahme und Ermiederung diefer Friedensbriefe bieg dann eine Beftatigung des Neugewählten durch die gefammte Rirche; diefes Bestätigungsrecht besaß begreiflich auch die fleinste Rirche\*)." Biernach mar alfo ein unmittelbarer Bertehr von Bifchof ju Bifchof, und es tonnte der Fall eintreten, und ift oft eingetreten, daß ein durch den h. Beift erzeugter, d. h. gewählter, und durch ben heil. Geift, der den Metropoliten und feine Bischofe leitete, bestätigter und ordinirter Bischof, "dem alfo die gefammte Rirche im Drbinator die Gendung ertheilt hat," daß ein folcher bennoch von einem oder mehreren anderen nicht anerfannt wurde, und dann "fich schlechthin nicht zu halten im Stande war." (G. 253) Go war denn auch, nach des Berfaffers Deinung, "wie' die Berbindung mit einem Bifchofe feine Beftatis gung enthielt, fo in der Entziehung diefer Berbindung feine Abfebung enthalten." --

Diefe abfolut republikanische, aber durchaus unpraktifche und unromifche Theorie fucht der Verfaffer als biftorifch begründet nur allein durch einige Stellen aus Enprian zu erweisen, von deffen hyperbolischer Redeweise u. a. aus dem (S. 257 angeführten) zweiundfunfzigsten Briefe zu urtheilen steht, wo er fagt: ut Cornelium nobiscum verius noveris, non de malignorum mendacio, sed de domini Dei judicio, qui episcopum fecit et testimonio episcoporum, quorum numerus universus per totum mundum concordi unanimitate consontit. Bollig entgegengesett jenem Republikanismus, welcher ieder einzelnen Rirche ein Veto ertheilt, vollig confequent hingegen aus jener absoluten Uniformitat folgend, find bann die Behauptungen, erftens: daß "Niemand für alle Zufunft fich felbft den Auftrag jur Predigt des Evangeliums ertheilen tonne," fondern er ihn von der gefammten Rirche erhalten muffe; und zweitens: daß, "weil der Droinirte feine Gendung und Bestätigung burch bas Ganze erhalten, er die Ber-

<sup>\*)</sup> Burde aber nicht die Kirche, welche ben von ber Mehrzahl anberer Kirchen anerkannten Bischof nicht anerkennen wollte, als schismas tisch betrachtet ? Einmal soll ber Einzelne nur Glieb ber Kirche fenn burch unbedingtes Anschließen an die Uebrigen; ein andermal soll wieber bas Ganze nur ein solches feyn burch Unschließen an alle Einzelne? Auch hier gerathen jeden Augenblick die souveraine legitime Monarchie und die naturrechtliche Bolkssouvenantet miteinander in Kampf! --

pflichtung übernehme, nicht feine, sondern die Lehre des Ganzen, d. h. die Kirchenlehre, die durch den heiligen Geist erhalten wird, zu verfünden." (S. 255) Die erste Behauptung constituirt eine eiserne Priesterfaste, die zweite eine eiserne Priesterlehre, und hierdurch wird dann allerdings eine mathematische Einheit des gesammten Episcopats erzielt, insofern nämlich von der Gemeinschaft immer diejenigen ausgeschlossen werden, welche unordinirt oder außeror= dentlich zu predigen sich unterfangen. 216 Juconsequenz ist es aber zu rügen, das der Verfassen vorden." Denn wie fann außerhalb des Elerus von besonderen Gaben die Nede feyn, da ber Unterschied von besonderen Gaben die Nede feyn, da ber Unterschied der Gaben mit dem von Elerus und Laien wesentlich zusammenbängt? —

Der Berfaffer außert nun gwar noch (G. 257) Die Beforg= niß, daß "bei jener Einheit und Geschloffenheit" des Episco= pats "boch bas Eigenthumliche großerer Glieder ber Gefammtfirche leiden, ober untergeben ju muffen fcheinen tonnte." - Allein er lofet fich felbit dieje Beforgniß, indem er bemerft': ",die Gefammtheit bes Episcopats werde als bas bochfte und geiftigfte Erzeugniß ber Glaubigen gedacht, uber alle blos ortliche Berhaltniffe, wodurch bas Eigenthumliche ber Particularfirchen bedingt wird, erhaben," und ,,die Gin= beit ber Rirche tomme ju Stande, indem fie alle endliche Schranten überfliege." - Da ber Berfaffer aber nicht angiebt, was er unter "Eigenthumlichem, Dertlichem und end= lichen Ochranten" verfteht, - Die früher befprochene gins Dividualitat bezog fich nur auf Einzelne, nicht aber auf gange Daffen von Einzelnen, - fo wird nicht leicht ein Underer fich burch folche Allgemeinheit beruhigt finden, befonders wenn er fich etwa erinnert, daß fogar gang unschuldige Gefuche vieler Rirchen, wie j. B. ben Gottesbienft in ber Landesfprache bal= ten ju burfen, vom romifch = tathol. Episcopat abgeschlagen worben find. ---

Rach allem Vorhergehenden wird man es verwunderlich finden, daß der entschiedene Versechter der Einheit und Uniformitåt das vierte und letzte Capitel der zweiten Abtheilung, welches die Einheit im Prim at behandeln foll, folgendergestalt eröffnet: "Ob der Primat einer Kirche zur Eigenthümlichkeit der tatholischen Rirche gehöre, war mie schr lange zweiselbaft; ja ich war entschieden, es zu verneinen; denn die organische (!). Verbindung aller Theile zu einem Ganzen, schien durch die Einheit des Episcopats völlig erreicht; anderseits ist es augenfällig, daß die Geschichte der brei ersten Jahrhunderte sehr farg ist am Stoff, der allen Zweisel geradezu unmöglich machte."

"Allein," fahrt er fort, "eine freiere, tiefere Betrachtung des biblischen Petrus und der Geschichte, ein lebendiges Eindringen in den Organismus der Rirche erzeugte in mir mit Nothwendigkeit feine Idee."- Diefe Nothwendigkeit geht ihm aber baraus hervor: "Es fehlt der Schlußstein des Gangen, nämlich: Die Darstellung der Einheit aller Bischofe in le bendigem Bilde," (S. 261) oder "der perfon-gewordene Refler diefer Einheit." (G. 262) - Bir laffen diefe naturbbi lofophische Poefie dahingestellt fenn, um jur hiftorischen Begrundung diefes Reflenes überzugehen, die dem Berfaffer deshalb wefentlich scheint, weil er geneigt mare, jenen Centralpunft "als Denfchenwert zu betrachten, im Sall fich beffen Grundzuae nicht auch in der Geschichte Jefu und der Apostel por gezeichnet fanden." Er nimmt nun (G. 262) ben Primat des Detrus als unbeftreitbar an, und weifet die Forderung, and ber nachften Folgezeit , unwidersprechliche hiftorifche Beweife" für Die Fortfegung deffelben ju verlangen, als ungebubrlich ab, "weil es nach dem Gefet einer wahren Entwickelung nicht möglich ift." Erft "muffen fich" (bemerkt er G. 265), "Be durfniffe geftaltet haben; diefe forechen fich in der Gefchicht als Thatfachen aus, und aus diefen wird ber Begriff eff abgezogen. - Bas follte ber todte Gat: ihr mußt einen Rit telpunft ber Einheit haben, auch von Chriftus gefprochen, wenn diefem teine in dem Innerften der Glaubigen vorhandene Bedurfniffe entfprechen?" Sier zeigt fich denn aber mals, daß ber Berfaffer den Geift feiner Rirche nicht vollftan dig erfaßt hat. Indem er ben romifchen Primat aus einem in neren Bedurfniß der Glaubigen ableiten will, leitet er ihn Denn alsdann find die Griechen feine eben damit in Grabe. Schismatiter mehr, und bie offenen und verdecten Biber fpruche gegen den Primat durch Deutsche, Englander und Franjofen find eben nur Ausspruche eines veränderten Bedurfniffes, und die hiftorische Motivirung fallt mit den Motiven felbft. Die Rirche bagegen fagt: "weil Chriftus ben Brimat eingefest, und diefer fich durch ununterbrochene Folgen. reihe bis auf den heutigen Lag fortgeset hat, und weil die Rirche dies lehrt und diefe Lehre ju glauben gebietet, barum muß er von allen Rechtglaubigen anerkannt, d. b. er muß ib-

nen Bedurfniß feyn \*)."---Eben fo unträftig ift ferner die bekannte, vom Verfasser S. 267 zur Begründung angeführte Stelle aus Irenans, "ad hanc enim ecclesiam" (sc. romanam; die rom. Kirche

ł

<sup>\*)</sup> Die Beweise für bie Kirchlichkeit bieses Sases finden sich in jedem tirchlich anerkannten Lehrbuch der Religion, der Theologie oder des Kirchenrechtes.

ift aber noch etwas mehr, als blos ihr Bischof) "propter potiorem principalitatem necesse est omnem convenire ecclesiam." Abgeschen nämlich davon, daß diese, nicht mehr im Urtert vorhandene, Stelle mehrsache Deutungen zuläßt, darf felbst im römischen Sinne derselben gesragt werden, ob das "necesse est" nicht int non necesse est, verwandelt werden mußte, als im eilften und in späteren Jahrhunderten die frömmsten Männer der Kirche gegen die römische "propter potiorem perversitatem" protessienten? Ueberdies wird ja in jener Stelle das normative Ausehen der römischen Kirche nur dar an s abgeleitet, daß dort "die apostolische Rirche nur dar an s abgeleitet, daß dort "die apostolische Ueberlieferung der allenthalben zerstreuten Gläubigen ausbewahrt werde." Da aber diese Ueberlieferung längst durch Schrift und Druck überall gleichmäßig verbreitet worden, so fällt anch dies Rücksicht weg.

Der Berfaffer beruft fich endlich G. 270 noch auf bas Beugniß Epprian's, ber vom "Stuble Petri" als von ,, der erften, Rirche fpricht, von woher die Ginheit ber Bifchofe ent fanden fen, " indem Chriftus bem beil. Petrus, alfo Ei= nem, querft die Schluffelgewalt übergeben \*): und bemerft, Die romifche Rirche, welche Petri Stubl erbte, fen dem fre= naus das fortdauernde lebendige Bild ber bifchoflichen Ein-Berfteht nun ber Berfaffer Darunter ein ,wirfliches beit. Entstehen ber Einheit, und ein Forterben diefer Eigenschaft, der Quellpunft ber Einheit ju fenn," bann hatte er fich gwar burch= aus curialiftifch ausgesprochen, zugleich aber feine anfängliche Unficht felbft wieder aufgegeben. Goll aber ber Stuhl Petri nicht der energifche Einheitsquell, fondern nur das Bild ber Einheit fepn, fo laßt einerfeits bas Bild gar oft einen trauris gen Schluß auf die vorgebildete Ginheit gieben, und die immer größere Divergenz ber drifflichen Dberbirten ein allmabliges Heberfluffigwerden bes Bildes felbft vermuthen!

Der Verfasser felbst schließt aber S. 271, fast ironisch, bas vierte Capitel mit folgender Betrachtung: "Iwei Extreme im firchlichen Leben sind möglich, und beide heißen Egoismus; sie find: wenn ein Jeder, oder wenn Einer Alles seyn will; im letten Falle wird das Band der Einheit so eng und die Liebe so warm, daß man sich des Erstickens nicht er= wehren kann; im ersteren fällt Alles so auseinander, und es wird so kalt, daß man erstiert; der eine Egoismus er= zeugt ben andern" (NB. die Bildung der absoluten pähft= lichen Gewaltherrschaft ist der Reformation lange vorhergegangen); "es muß aber weder Einer, noch Jeder Alles seyn wollen; Al= les können nur Alle seyn, und die Einheit Aller nur ein

\*) Cypr. de unit. "ut unitatem manifestaret, unitatis ejusdem originem ab uno incipientem, sua auctoritate disposuit." Ganzes. Das ift die Idee der katholischen Kirche." — Wir aber halten dafär, es sen jenes nur die Idee der katholischen Rirche, in dom Sinne, wie man Idee in Frantreich mit Phantafiebild und in Deutschland oft mit Ideal six gleichbedeutend nimmt. Versteht man hingegen unter Idee sine lebendige wirtende Form, so mussen wir behaupten, in sen jenes die Idee — nicht der wirklich katholischen, son dern der wahrhaft allgemeinen Kirche, welche nicht durch wissen und Priesterschaft, durch Verdammung alle Renerung, und durch despotische, unterdischandie Versaft fung die Kirche zu einer Antiquität macht, und ihre Gilder in herrschende und dienende, d. h. in zwei Haltet, we ren eine Alles, die andere Richts seyn soll, —

Diefe, wie mehrere fruhere Bemertungen, ju benen wir uns verantaßt gefunden, finden fich aber großentheils auch felbt noch durch den Schlußabschnitt ber vorliegenden Schrift beth tigt, aus welchem wir um fo mehr einen Auszug bier ju gebn uns verpflichtet fuhlen, als er zeigt, wie nahe ber Berfaffer be Bahrheit badurch gefommen, baß er bie Rirchengefchichte nicht blos-als Autoritätsgläubiger, fondern mitunter auch als phile fophirender, oder doch als ein nach Grunden fragender Rm fcher angesehen bat. Er gesteht zunachft (G. 272) zu, bagi, ba Primat in den brei erften Jahrhunderten fich nicht uber bie et ften Unfage hervor ju erheben beginnt, daß er formlos moch fic bewegt, und daß er nie allein erscheint, fondern immer mit andern Bischofen und Kirchen nur thatig ift." --- 119 ber alteften Rirche - bewußtlofe Einheit Des Lebens ber Glanie gen." - "Eher als man es vermuthen follte, wurde vie parabiefifche Leben unterbrochen; Egoismus brobte Die Ben an terreißen" (von welcher Geite ber Egoismus ansging; with nicht angegeben) ; ,,eng fchloß man fich baber jufammen i mb flammerte mit bewußter Rothwendigteit an bem feft, jui mels chem hin ein lebendiger Bug bisher geführt hatte. " \_\_\_\_, Dem Egoismus mußte eine unendliche, mit Ullge malt fich im Be ben offenbarende Liebe entgegengefest werden. # Difthof, Bie tropolit, Primas. -- "Je mehr die innere lebendige Einhett aller Chriften angefochten wurde, befto traftiger fprach fie fich "Je mehr Egoismus, Defto mehr Liebe. # ..... aus: hier widerspricht fich nun allerdings ber Berfaffer, ba nach ben früheren "ber eine Egoismus den anderen erzeugt;" namlich ber haretifche und fchismatifche den orthodoren und bierarchifchen. - "Je ftorender die Anfalle, defto conventrirter und aufgeregter bie Rraft." Diefemnach more bie liebreichste und fraftigfte, alfo blubendfte Beit ber Rirche Dieieniae, in welcher die Angriffe am heftigften und ber Primat am wirtfamften gewefen. Gerade bas Gegentheil bavon behauptet

aber gleich barauf ber Berfaffer G. 274: "Je blubenber ber Buftand ber Rirche, befto mehr wird fich ber frubefte Berband ber Rirche burch ben Episcopat darftellen, und die an= bern werden in ben Sintergrund guruchtreten, die Detropoliten und ber Primas." - Bar aber Die Reformation nicht eine Ructtehr fo vieler Gemeinden jur Darftellung ber Einheit blos burch das Episcopat? - "Im traurigften und verwirrteften Buftand ber Rirche wird ber Primat am ausgeprägteften er= fcheinen, Die gange, fouft vertheilte Rraft ber Rirche wird fich in Einem concentriren, um allem ihrem Gedeiben Bider= ftrebenden befto energifcher entgegenwirfen ju tonnen." - Dar benn die Bulle in coena Domini Ausbruck ber Liebe ober nicht vielmehr des allerendlichften Egoismus? - Bollig ftimmen wir bingegen mit bem Berfaffer überein, wenn er fo fortfabrt: "bas aber ergiebt fich jugleich, daß teine Unwendung jener Formen Die allgemeine Einheit Darzustellen gleichfam einen abfoluten Bebalt habe, fondern nur infofern fie einem gewiffen Beburf= niffe entfpricht ; babin aber muß Alles arbeiten, daß die Formen mit bem Leben gefüllt feyen, aus welchem fie hervorquollen," (follen benn umgetehrt, die Formen nicht auch noch jest aus dem lebendigften Bedurfniß hervorquellen?), "auf daß wir bie urfprungliche Einheit bes chriftlichen Lebens, Die Liebe er= halten mit Bewußtfenn, die ehedem war ohne Be= wußtfenn, gleichmie wir Alle (? Priefter ober Laien) uns bemühen muffen, daß die Lehrbegriffe ber Rirche fich bei jedem Glaubigen wieder in's Gemuth juruchverfenten, und bier als eine Einheit mit bem belleften Bewußtfenn angefchaut und fefigehalten werden, von wo aus fie fich entwickelt haben." (Um diefe lettere Vorausfestung gelten zu laffen, mußte man die Geschichte ber Concilien nicht fennen, noch das Prin= cip ber rom. Rirche, welche nur glaubt und ju glauben befiehlt, quod et quia traditum est.)

Der Verfaffer bemertt bann weiter (G. 275): "die Reformatoren vom 12ten Jahrhundert an haben die bestehende Rirchenverfaffung immer als die Urfache des Elendes ber Rir= che angeschen; allein jene Berfaffung" (bie Concentration ber Liebe im Primat!) "war die Folge des Elendes, nicht die Ur= Da fie aber Beides verwechselten, richteten fie nichts fache. aus."- Alfo die Rirche war elend, ungeachtet bes allezeit in Ullen gleichwirkenden beiligen Geiftes?- Dußte aber nicht bie fouveraingewordene hierarchie ihrer Go verainetat beraubt werden, als fie ben Bedurfniffen ber Beit nicht gutwillig weichen wollte? Und haben die Reformatoren Diefe Befchran= fung nicht ausgerichtet? Der Berfaffer felbit gesteht ja G. 276: "Um ihr Berhaltniß jur Beit ju begrunden, und es nicht als ein jufalliges (fonbern abfolutes) aufzufaffen, leitete bie 14

209

Bierarchie es aus allaemeinen und darum als schlechthin nothwendig anzuerkennenden Grunden ab, fie brachte ihre aus ben Umftanden bervorgegangene Bildung in ein Syftem, mit einer den Den fchen" (aber boch wohl nicht dem - maltenden heil. Geiste) "so gelaufigen Laufchung, nicht aus Be-trug" (was zu beweifen ware!). "Bas für jene Zeiten nothwendig war, wurde fofort als allgemeingultig und ven feinem vorübergehenden Zeitverhaltniß abhängig angeschaut. 200 baber die unter ber damaligen Rirchenverfaffung gepflanzten f d) onen Reime" (etwa die Repergerichte ?) "berangereift meren, follte fich die fteife Form der Sierarchie mit den Umftanden auch anders gestalten; allein bas Leben mar den Principien und ber Schule \*) entwichen; die hierarchie begriff fich felbft nicht; fie felbft batte durch ihre Pflege ber Cultur (?) ihre bisher eingenommene Stellung unusthig gemacht: dies fab fie nicht. Go tam fie in einen Rams mit dem Leben. Der Biderspruch mit diefem wurde um fo greller, je ausich weifender fie ihre Gewalt jest anwendete. Denn gleich als wollte der gottliche, die Kirche leb tende Geift zeigen, daß der Buftand vorüber fen, mo alle Rraft der Rirche in Einem fich vereiniget, gab er auch feine folche Träger der Gefammtfraft mehr, die fie mit Burde verwaltet hatten. - Die Reformationen, bie in ber ersten halfte des funfzehnten Jahrhunderts innerhalb ba Rirche abgedrungen wurden oder werden follten, murden set fpottet. Dan reformirte nun außerhalb."- "Uber," (fahrt er bald darauf fort,) ,man hatte fich getreunt, alfo ftellte man trennende und zerreißende Principien auf. (?) 284rend diefe feftgehalten murden, beharrte man auf der andern Seite" (alfo doch auch trennend und widerchriftlich) großen theils fteif auf den Unfichten, die fich im Mittelalter moch, in und unter gang andern Umftanden, entwickelt hatten. Des bildende Princip, ber innere Charafter der Rirchenverfaffung" (alfo, nach fruherem, ber heil. Geift, die Liebe, die Einheit in der Bielheit 2c.) ,ift beiden Partheien unflar," (mo wirft denn der heilige Geift? und lautet eine folche Bemertung nicht - im Sinne des Verfaffers - etwas fchulmeisterlich?) "jedoch der getrennten großtentheils bei weitem mehr als der steif=mittelalterlichen, die jeboch in Deutschland faum noch Unhänger in dem Sinne hat, daß Die damalige Verfaffung für alle Zeiten nothwendig fen." (200 ift denn jest die Einheit in der Rirche?)

Hiermit schließt der Verfasser feine confiruirende Deduction;

<sup>\*)</sup> Macht ber Berfaffer bier nicht die Pabite und ihre Curialiften felbt zu - Schulmeistern ?

benn bie nun folgenden Bufate follen nur einzelne Bunfte berfelben noch ausführlicher begründen. Uuch biefe Bufage wurden uns noch ju manchen Einwendungen Beranlaffung geben; allein wir glanben bereits durch das Bisherige unferer Pflicht fowohl gegen bas Publitum als gegen ben Berfaffer Diefer Schrift Genuge gethan ju haben; - gegen bas Publitum, indem wir auf bas Rutsliche und Schatbare, wie auf bas Irrige und Gefahrliche Diefer Ubhandlung aufmertfam gemacht, - gegen den Berfaffer, indem wir feinen Fleiß und jum Theil auch fein Streben mit Freuden anerfannt, ubrigens ihn größtentheils nur burch feine eigenen Behauptungen gerichtet haben. Droge der Berfaffer in ber Ausführlichfeit und Genauigfeit, mit der wir Dies gethan, Die Uchtung ertennen, welche feine Urbeit, im Bangen genommen, uns fur ben Unbefannten eingeflößt; moge er aber auch bierdurch der Unhaltbarteit des Standpunftes inne werden, welchen er eingenommen; moge er fich badurch veran= laßt finden, noch tiefer, als er bisher gethan, in das Wefen bes Denfchen, des Ratholicismus und der gefammten Geschichte einzudringen! - Dann burfte vielleicht auch er Die Uebergeugung geminnen :

211

1) daß Liebe und Erkennen, oder auch Glauben, wie fie fich wechfelfeitig erfordern und ergangen, dennoch immer auch in ihrer Unterschiedenheit festzuhalten find;

2) daß religiofe Liebe, für fich genommen, nur das energifche, uneigennutzige Bollen des wahren Wohles ihres Gegenftandes ift, welches erft durch das Erfennen deffen, worin das wahre Wohl deffelben besteht, feinen bestimmten und wahrhaften Inhalt erhält;

3) daß jede wirkliche Liebe, von ber Liebe zur Lebenshälfte und zu den Kindern an bis zur hochsten und reinften Liebe in Gott, fich wefentlich durch Opfern eigenes zeitlichen Genuffes, also durch eine relative Gelbstbefchräntung \*), tund giebt; daß hingegen jedes Glauben und Erfennen burchaus und wefentlich eine Gelbsterweiterung, eine unmittelbare, positive Verwirklichung intellectueller Vermögen oder Unlagen ift;

4) daß Liebe verschiedene befondere Intereffen voraussett, während das Erfennen felbst ein schlechthin allgemeines Intereffe ift, nämlich das allgemeine Bewußt = und Gewußt = werben, das allgemeine Bu = Lag = fommen der Bahrheit, und zwar des Richtigen, Wirklichen im Neiche der Natur, der Geschichte und der vorhandenen Kunst = und Geisteswerke, des

\*) Die Sprache beutet bies an burch bas "un = eigennütig., " welches die Negation eines Wirklichen, aber freilich auch bas Aufheben einer Schranke, alfo bie Position bes Unbeschränkten andeutet. Bahrhaften, ju Verwirklichenden im Neich des Staates, der Rirche und der Menschheit;

5) daß also Liebe ein Hingeben des besondern an dus allgemeine Wefen, und nur erst vermittelst dieses ersten Aufgebens ein Zuruckempfangen des verklärten Selbstes ist; dagegen das Ertennen gleich im Anfang das Allgemeine, Wahre, gleichsam in das Selbst aufnimmt, und nur in der Folge, im Sprechen, Wirken und Thun des erkannten oder geglaubten Wahren, wieder dem allgemeinen Wesen zurückgegeben wird;

6) daß alfo Liebe überhaupt im fubstanziellen Berall gemeinern des besonderen Selbstes, im Gliedwerden des Eigenlebens, im Aufgeben, nicht der Eigenthumlichkleit, sondern der Eigenheit, oder vielmehr der Eigensucht, das Glauben und Ertennen hingegen im formellen Verselbsten des Allgemeinen, jenes im Eingehen des Selbstes in das Allgemeine, dieses gleichsam im Einziehen des Allgemeinen in das Selbst, im Aneignen besselbstet;

7) daß die Liebe an und für sich eine allgemeine Be fimmung des Willens zum Wohlwollen, das Ertennen in besonderes Ihun des denkenden Geistes, jenes ein Aufgeben des Selbstischen], dieses eine Thätigteit desselben, daher jenes ein durchaus freies, das letztere mehr ein noth wendiges Ihun ist, mithin nur jenes zugerechnet werden kann; we venn auch das Gewissen nur Lieblosigkeit oder richtiger Liebwidrigkeit, nicht aber Mangel an Glauben oder an Erkenstenis, Jum Vorwurfe macht;

8) daß die Aufgabe der Liebe eine fcon hier vollig mit får Alle gleicher Beife lösbare, die des Erkennens hingegen, wie fein Gegenstand, eine schlechthin unendliche und nicht von Allen gleichmäßig lösbare ift;

9) daß Liebe in jedem Menschen einen nenen Unfang nimmt, indem es gerade auf die Wendung seines einzelnen Willens antömmt; dagegen das Erkennen, als productiv, zwar noch Unerkanntes erkennt, aber das bereits Erkannte zur Voraussetzung hat, in Beziehung auf welches es nur reproductiv ist.

Der Verfaffer wird fich aber auch überzeugen:

10) daß die Liebe um fo weitgreifender, allgemein-verbreiteter, fester und reiner werden fann, je weiter, je gewisser, je schärfer die Erkenntniß, je klarer die Einsticht in das innere Wesen der Dinge, in die Natur des Menschen und das Balten Gottes wird; wie denn anderseits allerdings auch das wirfliche Lieben selbst nicht nur dem Geiste neue Gegenstände des Erkennens darbietet, sondern es auch durch Erzengung des heitersten Seelenfriedens dem Geiste die höchste Freiheit gewährt und die Kraft seiner Organe stärt und stegert;

11) bag wirflich bie Geschichte ber Deufchheit ju jeder Beit zwar bas Borhandenfenn bynamifch gleicher Liebe aufzeigt, infofern zu allen Beiten Denfchen gefegnet, Ulmofen gespendet, geopfert und Leidenschaften aus Doblivollen überwunden, fogar aus Liebe freiwillig Leiden für Undere übernommen, ja felbit das Leben für fie aufgeopfert haben; daß aber ber perfonliche Gegenstand ber Liebe fich in bem Daag quantitativ erweitert bat, in welchem bie Ginficht an Ausdehnung gewonnen; fo daß die Liebe von der Familie zum Stamme, zum Bolt, zum Staat, zur Rirche, endlich zur Denschheit, und gleichmäßig vom Familien=, Stamm=, Boltes, Staates Gott, jum Gott ber Gleichglaubigen und endlich jum Bater aller Denfchen fortgeschritten ift; wie benn auch die Gottlichfeit ber Liebe immer gewiffer und allgemeiner an= erfannt wird, je freier in Alles eingedrungen, je allgemeiner bie erfennende Selbstthatigfeit erwectt und frei gelaffen wird ; .

213

12) daß also allerdings Christus die höch fie und alle gemeinste, personificirte Wahrheit ist, insofern er einerfeits die allgemeinste Liebe, und die Liebe als das schlechthin Allgemeine, gelehrt, nämlich: Gott felbst als Liebe, die Liebe aller Menschen und ihres gemeinsamen Vaters als Psicht aller Menschen, und die Vereinigung des Meuschen mit Gott in und durch die Liebe als böchste Seligkeit, als das Himmelreich auf Erden, und dies als Endzweck der Welt zur Vorstellung gebracht; insofern er anverfeits auf die irdischen Freuden um Gottes, um der Liebe willen verzichtet, die bittersten Leiden, ja den Tod freiwillig übernommen hat, um seine Lebre als heilige Wahrheit zu erweisen;

13) daß aber Chrifins nicht diefe allgemeinste Wahrheit, die personificirte gottliche Liebe ware, wenn er mehr als das allgemein= und mit innigster Sewißheit Ertennbare, überhaupt das wirklich Allverbindende felbst, zum alleinigen unveränderlichen Grunde der Kirche gemacht hätte, wie er denn wirklich das vositive Religionsgesetes aufheben und nur die natürlichen Pflichtgebote bewahrend, seine Absicht, dem Menschen die Freiheit, soweit sie mit der Liebe verträglich, wiederzugeben, genugsam beurfundet hatz

14) daß also in der christlichen Kirche das Erkennen schlechthin freigegeben seyn muß, da es nicht nur die wahre Liebe, die Eintracht unter den Menschen nicht stört, sondern die Liebe erst zur wahrhast zweckmäßigen, d. b. ver nünftigen macht, und sie fördert, indem es darauf ausgeht, das schlechtbin Allgemeine, die Copula in Allem, die Idee des Universund, das ewig in Offenbarung begriffene Wort Gottes zu finden, das Gefundene zur Gewißheit zu erheben, das Gewiß-

gewordene allgemein faßlich ju machen, und bas Saflichgemachte Ullen mitzutheilen, es zur allgemeinen Unerkennung zu bringen, und hierdurch ein allgemeines Gewiffen ju conftituiren;

15) daß es alfo nicht unchriftlich, und, wenn man unter Rirche die Vereinigung von Menschen zur Berbeiführung des himmelreichs, nämlich ber allgemeinen herzenseinigkeit, verfteht, daß es nicht unfirchlich ift, alles Gegebene ber Prufung ju unterwerfen, und nur bas Befte ju behalten; baß es wohl aber Beides ift, den Gebrauch der geiftigen Bermögen befchranten ju wollen, welche dem Denfchen jur Einverftanbig ung mit feinesgleichen gegeben find;

16) daß mithin diejenigen zuerft die Einheit der allgemeinen, chriftlichen Kirche zerriffen haben, und als die eigentlichen haretiter (oder Rabbinen, oder, dem Verfaffer zufolge, als Schulmeifter) anzusehen find, welche die Theilnahme an ber Gemeinschaft an gleichformiges Befennen von unerfannten, oder unerkennbaren, oder vollends von widerfinnigen Glanbensfaten gefnupft haben; fo bag alfo gleich ber erfte, fich fur einen unfehlbaren und abfoluten Canon ausgebende, Beschluß der erften fogenannten allgemeinen Rirchenversammlung anch als ber erfte entschiedene Racfall in die Gesetzeligion, und als das erfte Ochisma der chriftlichen Rirche anim feben ift.

Dies und noch vieles Undere wird der Verfaffer einfeben, und dann nicht mehr in die Widerspruche verfallen, die den Genuß des vielen Guten, welches in vorliegender Schrift fich vorfindet, vertummern, die aber nothwendig immer und uberall. jum Vorschein tommen, wo Autoritat und Selbfidenten, Zwang und Freiheitsftreben, beschränkte und unbefcräntte Liebe fich um die herrschaft in Einem und venfelben ftreiten. --

## III.

:.

## Schriften über die katholische Rirche in Schlesien.

I. Die tatholische Rirche befonders in Schlesien in ihren Gebrechen dargestellt von einem katholis fchen Geiftlichen. Zweite vermehrte Auflage. Dit herzogl. fachf. Cenfur. Altenburg, 1827. im Berlag ber hofbuchdructerei. Borr, XXXII. und 424 G. 8, II. Ibeen über ben Katholicismus überhaupt, und über die fatholische Kirche Schlessens insbesondere, von J. J. Dittrich, Justitiarius und Mitglied der schles. Gesellschaft für vaterl. Eultur. Jur Widerlegung der Schrift: Die fatholische Kirche Schlessens z. Leipzig, 1828. Bei C. H. F. hartmann. VIII. und 330 S. 8.

215 -

III. Merkwürdiges Umlaufsschreiben bes Fürstbischofs von Breslau an die gesammte Diocefan= Geiftlichkeit; begleitet mit einer Vorerinnerung und mit Vemerkungen. Nebst einer Jugabe 2c. hannover, 1827. 152 S. 8.

(Bei Unfuhrung biefer Schriften werben wir, ber Rurge halber, fie burch bie ihnen gegebene romifche Nummer bezeichnen.)

I. Wenn bas Waigenforn aufgrunen und Frucht tragen foll, fo muß es zuvorderft in der finftern Erdfurche feine ftarre, beschränkte Form auflofen, und wenn ein neuer Fruhling mit feinen Schönheiten und Seligfeiten fich uber die Erde breiten foll, fo muffen die alten Blatter und Samenhullen erft abfallen und dann durch Sturm und Negen fich jur formlofen Dammerbe vermodern laffen. Wie in der Datur, fo in der Geschichte; jeboch mit dem einen unermeßlichen Unterschied, daß in jener nur daffelbe fich fiets wiederholt, während in diefer nichts un= tergeht, als um irgendwie verflart wieder aufzuerfichen. 50 verflarte die alte Welt fich in die neue, chriftliche; ber Ratur= und Gewohnheits = in den Rechts = und Gefeßesftaat, und die Furcht= und Gefets= in die Lieb= und Freiheits= firche. In zwei große Weltjahre geben in Diefer Beziehung Die fünf Jahrtaufende ber Denfchengeschichte zufammen, und wir muffen bier berfelben gebenten, weil bas Einzelne nur baburch in Wahrheit begriffen und beurtheilt werden tann, daß es vom bochften Standpuntte aus angesehen, und fomit in feiner wefent= lichften, burchgreifendften Beziehung und Bedeutung ertannt und ergriffen wird.

Das erste Weltjahr lief zu Ende mit Christi Geburt, nachdem die alternden Bolfer schon ein halb Jahrtausend früher in den Herbst eingetreten und zur Nesserien, Laostfeu und varen. Buddha und Andere in Indien, Laostfeu und Congsfustseu, Poeten, Geschgeber und Wersten, die Pros pheten in Ifrael, Poeten, Geschgeber und Weisen in Griechenland, Pythagoras in Unteritalien hatten die altgewordenen Religionen und zur sie ihre Vollfer zu reformis ren gesucht. Dennoch neigte die alte Welt sich un auf haltsam zum Untergang, zur winterlichen allgemeinen Anstösung. Die Reformatoren selbst hatten diese Aussichung, wenn auch vielleicht zeitlich aufgehalten, dennoch gewiß materiell begunfligt. Die fodteren Berfuche eines Erismegift's, eines Philo, ber Stoiker und Neuplatonifer, die alten Religionen wurch finnreiche Deutungen ju vergeistigen, fie maren dem nur mehr ber Schivanengesang bes verscheidenden Juden- und Seidenthums , farb = und leblofe Eisblumen nach ber zweiten fchnechen herbftbluthe. Immer weiter greifender handel und Lurus, griechufche Sprache und Bildung, Rambyfes, Cprus, Alexan ber und Rom, die Berfelbstitandigung der Biffenschaft neben ber Priefterfchaft, endlich die Bolferfturme von Rorden nach Giben, sertrummerten oder diffolvirten alle Berhaltniffe, allen Befand, alles hertommen, alle Autorität. Sehr Bieles wurde in der Folgezeit wieder aufgenommen; aber zunächst war doch Wiles zu Grunde gegangen, als das Christenthum in die Ges schichte eintrat. China, Thibet und Indien blieben außerhalb der Geschichte liegen, halb träumend, halb verwesend, weil du Beltsturm sie uur erschüttert, nicht zerknirfcht, nicht zur Bie an Ant bergeburt vollbereitet hatte.

Die neue christliche Zeit begann nur fur Europa, wothe reifen Früchte, die Ueberlieferungen der alten Belt, in einem, theils völlig umgearbeiteten, theils noch gang jungfräulichen Bolferhoden in einer neuen Belt auftreiben tonnten. Uber bie neue Religion erwuchs aus dem Judenthum; fie erfchienials offenbart, als fortgepflanzt; genahrt und fich ausbildend truft einer ubermenfchlichen geiftigen Einwirfung; fie wurderals malig ju viner eifernen Ueberlieferung, diefe Ueberlieferungigne Da jor at bes Standes, welcher als auser wahlter Trager ober boch Leiter jenes hoberen Geiftes fich geltend machte; bas emige Beil endlich wurde jum Gnadengeschent für biejenigen unt, welche unbedingt unterwürfige Unterthanen jener auserwählten hierarchen wurden und blieben. Als allein das emige Beelenheil verleihend, mußte dann auch der Elerus gur Dbeberrschaft über alle zeitlich en herrschaften gelangen, und er mußte diefe Suprematie fo lange behalten, als die Unterebanen an feine heilverleihende Rraft glaubten. Der Rleriter hingegen, Mensch fo gut als der Laie, benutte und genoß die Bortheile feiner Stellung, und mußte alle Mittel aufbieten, diefe genuf. reiche Autorität möglichft weit auszudehnen, Die ausgebehnte fich auf immerhin ju fichern. ", Außerhalb der Rirche tein heil, "- "innerhalb derfelben nur heil vermittelft des Clerus, "---- "der Clerus Rraft und Beftand ge winnend und behaltend nur als monarchische Bierarchie,"--- "die hierarchie fich allein auf das gottliche Unfehen der Tradition, diefes allein auf den Glauben an die hohere Autorität jener fich gruns bend, "-, , diefer Glaube bedingt durch 26haltung

aller eigenmächtigen Prüfung and Unterfuchung,"-"diefe Ubhaltung bedingt durch eine romisch-tatholische Urmee von (v)erziehenden Jesuiten, und von tegerversolgenden Dominicanern," ---- "die Wirffamfeit derselben endlich bedingt durch völlige Unterwürfigfeit des weltlichen Urmes unter das Oberhaupt der Kirche, ".-- dies sind die Elemente, aus welchen mit unabweislicher Nothwendigseit die nene Neligion zum romischen (sogenannten ultramontanen) Ratholicismus ausgebildet, durch Eregor VII., Innocenz III. und Bonisaz VIII. vollständig explicit und verwirklicht, und in Gregor VII. und Pius V. sogar heilig gesprochen vurde.

Durch biefe nothgebrungene einseitige Entwickelung war aber bie Hierarchie in Weltlichteit, Lieblossigfeit und Geisftestyrannei und eben damit in immer härteren Widerspruch gegen die ältesten Urfunden des Menschengeschlechts und des Christenthums wie gegen die Urrechte der Menschheit felbst verfallen. Birklich traten auch nach und nach, mit steigendem Erfolg, diese Mächte ihr widersprechend gegenüber. Recht und Moral erhoben sich guerst als Fürst, als Gerichte und als Prediger gegen die Ummaßung, Beisbummung und Unsschweisungen des Elevus; menschliches Geschühl und die Botschaft der Liebe traten der Lieblossfeit und Billfür, wissenschaft der Liebe traten ver Lieblossfeit und Billfür, wissenschaft der Liebe rieferung und felbstgewisse, vorurtheilslose Forschung dem Bekenntnißzwang entgegen.

Auf breierlei Weife wurde dagegen versucht, bas alte Syftem aufrecht zu halten. Junachst durch bloßes Nebenein anderstellen der weltlichen und der geschlichen, und, in diefer, der Concil=, Episcopal= und der Pabstmacht (pragmatische Ganction und Concordate, Kostnitz, Bafel und Episcopalsystem); dann durch Ausscheidung des Schrift- und des Traditionswidrigen (die Reformatoren und Trieut); zuleist durch willtarliche, theils poetisirende, theils fritisirende Verde ut ung oder Modernisfrung Alles dessen, was weber ausgeschieben noch verdaut werden konnte. Auf ahnliche Weise war gleichzeitig das ftaatliche wie das firchliche System ausgebildet, verdorben, augegriffen, vertheidigt, erschüttert, apologifirt und dennoch zuleist umgestürzt worden.

Universitäten, Welthandel, Buchdruct, allerfchutternde Rriege, der Gelehrtenstand zwischen Laien und Elerus, der gebildete, reiche Tiers-Etat zwischen Billain und Aristofratie, die Urschriften des neuen Teft. und der claffischen Literatur, Moral, Naturrecht und Raturforschung, zuleht noch das Scheidewasser französischen

217 -

leichtfertigen Bites, dies waren die Machte, welche mit ftets fich verdoppelnder Kraft alle, überdies fich felbst zu Grunde richtenden Autoritäten, und eben damit alle auf ihnen beruhenden Gestaltungen des zweiten großen Beltjahres unausbleiblich ihrem Untergang theils schon zugeführt he-

ben, theils jest noch mit beschleunigter Geschwindigfeit jugufuhren im Begriffe stehen. Erft wenn man jur Einsicht getommen, daß biefe unge-

beure Rataftrophe wirklich und unvermeidlich einger other inger heure Rataftrophe wirklich und unvermeidlich eingetreten, wird man die einzelnen Ereigniffe, Revolutionen und Reftaurationen, die jest fo gedrängt auf einander folgen, wahrhaft zu würdigen vermögen. Wie uämlich die vorurtheilöfreie, philosophische Betrachtung der Geschichte uns von der Wirklichkeit und Nochwendigseit jenes allgemeinen Refultates überzeugt, so wird danu wieder dieses Ergebniss für uns ein Schlüffel zum Verstännis der disparatesten Erscheinungen in der Gegenwart. hatte aber die erste weltgeschichtliche Ratastrophe nicht blos den Zusammenfturz des heiden = und Judenthums, sondern auch die Erbauung einer allge mein - werden = sollen deriftlichen Rirche zu Folge, so können wir auch jest schon nicht blos ein negatives, sondern auch ein positives Moment in der zweiten großen Ratastrophe wahrnehmen.

Das negative Moment besteht im Allgemeinen in der Entfraftung jeder Autoritat, als folcher; naber bann im Religiofen in der Ueberzeugung: 1) daß das achte, unverap. berliche, untrennbare Opftem der romifch=tatholischen Rirche (wie es noch zulet im Tridentinum festgestellt worden) in une losbarem Widerspruch fteht mit dem neuen Leftament, ber alteften Tradition und den eingebornen, unverjährbaren Rechten und Bedurfniffen des Menschen; 2) daß der, auf den Onmbolen ber Reformationszeit beruhende Autoritatsalaube me gen Verwerfung einer unfchlbaren Deutungsbehörde unhaltbar, und, durch willfurliche Ubmartung der Rechte der Bernunft, mit fich felbft im Biderfpruch ift; 3) daß der protestantis fche Rationalismus, d. b. berjenige, welcher der beiligen Schrift ein normatives Unfehen zuerkennt, in gleichem Dafe ben wirklichen, geschichtlichen Sinne der beiligen Schriften Gewalt anthut, um gerade nur dasjenige, mas er vernünftig nennt, darin ju finden, wie andererfeits jener protestantische Supernaturalismus die allgemeine Denschenvernunft berabsett, um feis nen besonderen Glauben zu behaupten.

Das Positive in jener Auslösung alles Bestehenden kann dagegen, überhaupt genommen, als herausstellung, Vergewifferung und Verbreitung des schlechthin Allgemeinen, nämlich des Vernünstigen oder humanen im reichsten Sinne des Wortes, bezeichnet werden. Was an und für sich, b. 9. abgesehen von feinem Ursprung, als wahr, recht, gut und fchon sich erweiset, darauf ift, mit oder ohne Bewußtsepn, das allgemeine Trachten gerichtet, und es fängt damit erst ber augustinische Bunsch an in Erfüllung zu gehen: "Im Nothwendigen Einheit, im Zweiselhaften Freiheit, in Allem Liebe;" jedoch mit der näheren Bestimmung, daß unter dem Nothwendigen nur mehr dasjenige begriffen wird, was das einträchtige Zusammenseyn und die fortschreitende Entwicklung aller Menichen unbezweiselbar bedingt. Hiermit ist der Dunsel auf absolute Bevorziehung und Erwählung durch Geburt, Inspiration oder Einweihung abgethan, und die liebthätige Berbrüderung mit allen Lebenden, die unbefangene Würdigung ber ganzen Bergangenheit, wie die völlig unbeschränkte Zuversicht für alle Zufunft eingeleitet.

Freilich nur erst eingeleitet; benn Unwiffenheit, Leichtfertigfeit, Eigensinn und Eigensucht hemmen noch überall die erwünschte Ausbreitung des wahren Lichtes, welches nun auch die ganze alte, wie die neue Welt zu höherem Leben zu regeneriren strebt, und, um der Universalität feines Princips, nämlich der vernänftigen Liebe, willen, auch wirklich zu regeneriren hoffen darf. Jene hemmungen muffen ihm aber besonders da begegnen, wo ganze Stände bei Aufrechthaltung des alten Wefens betheiligt, und durch äußere Umstände oder gar durch allgemeine Anordnungen von gründlich er Aufflärung entfernt gehalten, wo also die Liebe durch Eigennutz, die Vernunftausbildung durch diesen oder durch Worurtheil paralysitt werden.

Dies findet nun besonders in der fatholischen Kirche statt, in welcher die Wortführer sich in drei Partheien theilen, die nicht blos einander, fondern auch, jede auf eigene Weise, dem hoheren Streben der neuesten Zeit theilweise entgegen arbeiten.

Die erste Parthei ift die der ftreng Romifch=fatholi= fchen oder fogenannten Ultramontanen, welche das System ih= rer Kirche in feiner ganzen Schärfe und Confequenz aufgefast haben, und Ulles, was demfelben widerspricht, entweder unter ben Glauben oder den Eigennutz gefangen nehmen. Wie fie dem Princip der neuesten Zeit am feindseligsten entgegenstehen, fo find sie eben durch den grellen Gegensatz seiner Ausgeburt am forderlichsten.

Die zweite ber phantaftifch Romisch-fatholischen will bas firchliche Syftem, bas fie nur unvollfommen fennt, großartig aufgefaßt feben, laßt fich auf ihren vermeintlich welthistorischen Flügeln sanft über alle inneren und außeren Wiberfprüche hinübertragen, und ist ber Ausbreitung der Wahrbeit und bes Neiches wahrhaften Friedens barum hinderlich,

219 -

weil fie durch den Anschein von Milde, Erhabenheit und Liefblict ihre Ungeschicklichkeit und Inconfequenz den Blicken ber Menge entzieht. ---

Die britte Parthei ift die der republitanischen Musflårungs-Ratholiten, welche, bewußtlos oder heuchle-rifch, fich in lanter Biderfpruchen herumtreiben, die außerliche Autoritat thatlich verachten, ohne deffen Bort haben ju wollen, und ohne der innerlichen ihr volles Recht zuzuertennen, die romisch=fatholische Rirche bald in lauter Episcopat ., bald in Parochial =, bald (mochte man fagen) in Individual=Rirchen auflofen mochten, ubrigens eben fo fehr Deffimiften in ber Geschichtsbetrachtung und profaische Empiriften in Burbigung der Religionsangelegenheiten find, wie jene zweite Par thei burch formellen Optimism und phantaftische 3dealifi Jene dritte Parthei ift aber zweifelsohne bit rung fündigt. fchablichfte und verwirrendfte; einestheils weil fie bas ange-wohnte System zwar aushohlt, aber boch fo viel Schale fichen laßt, daß die geiftig beschräntte Denge noch forglos im alm Bohnhaus glaubt fortichlummern ju tonnen, während die Fanlniß fchon die letten Stuten durchfrift; anderntheils, weil fte durch ihr durchgängig negatives Verfahren cs allen Rleingeiftern und Engherzern leicht macht, fich ber innern Demuth und ber außerlichen Untergebung zu entschlagen.

ı

Es versteht sich übrigens von felbst, daß diefe Partheien, wie alle anderen, durch allmälige Uebergänge in einander ubefließen, und nur felten bei einem Schriftsteller gur reinen Dutftellung ihrer Eigenthumlichteit gelangen. Immer fchwierign aber wird, bei ber allgemein zunchmenden Aufhellung ber Gefcbichte nud ber geiftigen Ratur bes Denfchen, ju ertennen, ob bie Unhänger jener Partheien demelben aus Geiffesbefchranttheit ober aus zeitlichen Ruckfichten antleben; baher auch bier, "ine nur bie Unfichten und objectiven Absichten, nicht aber die Be finnungen und fubjectiven Beweggrunde der Schriftfteller barges legt und beurtheilt werben follen, um fo füglicher von fenen moralischen Momente abgesehen wird.

Die brei Schriften nun, beren Beurtheilung wir uns unterzogen haben, gehoren, ihrem hauptcharafter nach, ben brei oben erwähnten Partheien an, und wir glauben unbedenflich bie erste ber aufflarungefuchtigen, die zweite ber phantaftifchen, das Umlaufsichreiben \*) aber ber monarchifde bierarchifchen Parthei zuertennen zu durfen. Es wird berfelben jedoch in diefer Abhandlung nicht gedacht, als batten

\*) Die Vorerinnerung und bie Bemertungen bazu geboren ber gunft genannten Parthei an.

fie an und für fich genommen irgend eine wiffenschaftliche Bedeutung; sondern theils, weil sie durch das Aufsehen und die literarische Bewegung, die sie veranlaßt haben, als ein intereffantes Ereignist Beachtung verdienen, theils weil sie sohl, als die zahlreichen Urtheile, die über sie gefällt worsden, in mehreren wichtigen Punkten Berichtigung zu erheischen scheinen.

991

In beiden Hinsichten ist es nothwendig, ihrer geschichtlichen Voraussetzungen hier in der Kürze zu gedenken.

II. Durch zweierlei bat nach und nach eine romifch=fa= tholifche Rirche fich von allen übrigen chriftlichen ausgeschie= ben: burch Unveranderlichteit und burch Einheit, oder richtiger, Gleichformigteit; jenes durch Feststellung einer firchlich = traditionellen, diefes burch Bildung und Behauptung monarchifch = bierarchifcher Qutoritat. "Salte feft an der unveränderlichen ju Rom aufbe= wahrten Ueberlieferung," und: "geborche unbedingt bem alleinigenden Stellvertreter Chriffi ju Rom," Dies find bann nur verschiedene Ausdrucksweifen für jenes ge= boppelte Princip der achten Ratholicitat. Uuf gedoppelte Weife fann daber auch die rom. = fathol. Rirche erfchuttert werden; einmal durch particulare Beranderung des Ueberliefer= ten, bas andere Dal durch Beschräntung ber pabfili= chen Sonverainetat: alfo durch Abweichung in jenem Fall von ber hiftorifchen, in diefem von ber bierarchifchen Ginbeit.

Auf beide Beifen wurde sie durch die Reformation erschüttert, welche befauntermaßen auch in Schlessen große Theilnahme gesanden. Aber auch in dem fatholisch gebliebenen Theile Schlessen, wie überall in Deutschland, zeigte sich, seit der Reformation, mit größeren oder kleineren Unterbrechungen, jene gedoppelte reformatorische Lendenz. So wurde namentlich im 3. 1580 der versammelte Clerus vom Bischofe gefragt, ob er das Tridentimum, das doch bereits alle firchenrechtlichen Erfordernisse eines ölumenischen Conciliums hatte, annehmen wolle, und wirklich wurde dieses schlechthin allgemein-geltensollende Concil nur mit Beschräntung en von dem schlessifchen Clerus angenommen. So auch wurde schon 1592 in einer Dideefansprode zu Brestan auf Verwaltung des Sacramentes der Taufe in deutscher Sprache und auf Einführung eines deutschen Gelangbuches angetragen.

Es muß bier übergangen werden, mas in ben folgenden zwei Jahrhunderten, und besonders unter Friedrich bem Grofen, in diefer Bezichung fich Bemerkenswerthes begeben, um aleich erwähnen ju tonnen, welche große Thatigkeit fich feit Anfang des laufenden Jahrhunderts fund gethan hat. Mur dies tonnen wir nicht umhin, hier anzuführen, daß schon ein Patent bes Bischofs und Card. von Gingendorf (vom 28. Auguf 1742) "ben Gebrauch des Ramens Reter verbietet, und etmahnt, die Unterscheidungslehren mit Bescheidenheit, Bet nunftmäßigfeit und nach dem hauptgebot der chrife lichen Liebe vorzutragen."-

Von 1805 an wurde, unter Direction der Dombehorve, ein Didcefanblatt für den schlesischen Clerus herausgegeben, worin auf Berbefferung des eingeführten felbigerischen Catechismus angetragen, viele neue deutsche Formulare in Bot schlag gebracht, hochst freimuthige Beschluffe der, feit 1809 vom vorigen Fürftbifchof wieder eingeführten, Urchipresbyteriats Convente mitgetheilt, und die Nothwendigfeit des Ubstellung mancher Migbrauche fogar vom fürstbischoft. General= Dicariat amte \*) offen anerfannt wurde. Reichliche Unerfennung fanben die dahineinschlagenden Urbeiten eines Muche, Caspar, Prillmayr, Pech, Umler, Munger, Steiner, Schope, Rlenner, Scheuner, Chrift, Migis, Seidel u. 2.m.

So war Vieles angeregt und vorbereitet, als im September 1825 zwei hirtenbriefe des jegigen Furfbischofs erfchis nen, welche den anonymen Berf. von Dr. I. veranlaßten, alle ihm jur Renntniß getommenen Gebrechen der tatholifchen Sitche, besonders in Ochleffen, jur offentlichen Runde ju bringen, und hierdurch ju ihrer Ubhulfe, wie er meinte, "fein Scherf-lein beigutragen." Beigen wollte er: "wie es dort mit der Bildung junger Geelforger, mit dem religios-fittlich. wiffenschaftlichen Leben des Elerus, mit dem moralisch = me ligiofen Unterrichte des Bolfes und den Gottesverete rungen beschaffen fen." (I, 18). Den Ullwiffenden rief # dabei zum Bengen an, "daß nur allein der Bunfch, ber Religion Jefu den Glanz, die Berehrung und die Birtfamfeit ju perschaffen, die fie verdiene, Die einzige Triebfeder feiner Sand lung fen ;"- "fen er hie und da ju fchonungelos verfahren, habe er hie und ba einen Gat ju bart ausgedruckt, fo fen bies nut feinem feurigen Eifer zuzuschreiben, für Religion und Bolferwohl zu nuten und feine Glaubensgenoffen mit Gewalt dem tiefen Schlummer an entreißen, in den fie aufs Reue eingewiegt wurden." (I, 19.)

Das erfte heft der feit 1827 erscheinenden Schrift "von

\*) Unter Anderem wiederholte ein Umlaufsichreiben biefer Bebörbe vom 9. November 1815 bie am 1. Januar 1812 erlaffene Aufforderung zur Abfaffung einer neuen Discesanagenbe, mit bem Bemerten, bag bas Beburfnis berfelben inimer lebhafter von fo Bielen gefühlt werbe.

222

ber katholischen Kirche," (herausgegeben von Pfarrer v. Dittersdorf in Goldberg) berichtet: man habe sich um dieses Buch (1) wie um ein Pasquill gerissen, und daß binnen Jahresfrist schon eine zweite Auslage desselben nöthig geworden, zeigt allerdings, daß es viele wirkliche Interessen freundlich oder feindlich berührt haben muß. Sehr bald erschienen für und gegen dasselbe Beurtheilungen sowohl in fatbolischen und nichtfatholischen Zeitschriften, als in einzelnen Broschüren, von denen mehrere, wie u. a. "zur Beurtheilung der Schrift: die fathol. Kirche Schlesiens, von einem evangelischen Geistlichen, 1826," ebenfalls schon im folgenden Jahre zum zweiten Mal aufgelegt werden mußten.

Um meiften Auffehen erregte jedoch die Borftellung, welche am 29. Nov. 1826 dem Furftbifchof im Namen von eilf Discefangeistlichen überreicht wurde. Gie baten darin :

1) um Einführung eines ,allgemeinen Diocefan = Gefang= buches;

2) um gangliche Ubschaffung ber lateinifchen Sprache bei ben gottesdienstlichen Berrichtungen;

3) um vollständige Umarbeitung bes Miffals, und

4) um völlige Umwandlung des Nituals." (III, 14.) Zugleich gestanden sie jedoch, "daß sie bereits mehrere Abanderungen in ansterwesentlichen (?) Handlungen, nach den Bedurfnissen ihrer Gemeinden vorgenommen, und sich vorzüglich der bentschen Oprache im Gottesdienste bedient haben \*)," wie denn (nach III, 36) "noch viele andere (schlessische) Geissliche für das Wohl ihrer Gemeinden durch Verbesserung der Liturgien zu forgen gesucht" haben sollen. Eben diese Vorstellung erschien dann schon im solgenden Monat unter dem unten angesührten Litel im Druck, auf eine Weise jedoch, welche vermuthen läßt, daß ihre Befanntmachung nicht unmittelbar von den Bittstellern ausgegangen ist. —

Anders nrtheilte hierüber die geiftliche Oberbehörde. Um 18. Januar 1827 erging von Hrn. Eman. v. Schimonsky, "von Gottes und des apostolischen Stuhles Gnaden Fürstbischof von Breslau" eine Eurrende an die Discesan= Geistlichkeit des Bisthums, worin:

1) die Schrift Dr. I. als "be uchtigt" qualificirt und fo furzweg verworfen;

2) die oben angeführte Vorstellung der eilf Geistlichen als burch den Geist jener Schrift bewirft, die Gefinnungen der Bittsteller als "geheuchelt," die Befanntmachung der Vor=

\*) Erfter Gieg bes Lichts über bie Finfternis in ber tas thol. Kirche Schlefiens. hannover 1826. S. 19. ftellung als von diefen unmittelbar ausgehend, und deshald als pflichtwidrig bezeichnet;

3) die Versicherung gegeben wird, daß "die Vervolktommnung der Agende ein Gegenstand der bischöflichtu Aufmerkfamkeit bleiben werde, die Einführung der beutschin Sprache aber bei allen gottesdienstlichen Handlungen, so wie die Herausgabe eines neuen Missale nicht "in der bischstlichen Macht stehe;" endlich

4) jene Bittsteller, wegen ihres Bestrebens "ben Frieden ber Rirche zu stören, " ernstlich zurecht = und in die Gränzen ihres Birfungstreises zurückgewiesen und babei erinnert werden, das die bischöfliche Behörde "bergleichen 11 mtriebe, so wie vie eigenmächtigen Ubänderungen 2c. durchaus nicht gestatten, und Biderspenstige nöthigenfalls mit Strenge durch firchliche Stufen zur Ordnung anhalten werde." (III, 13 – 19.)

Der Gloffator diefer Eurrende in Rr. III. hofft bagegen (S. 151, 159), daß das Gerücht, als habe bas Minifterinn der geiftlichen, Unterrichts- und medic. Angelegenheiten in Beslin jene Eurrende belobt und die darin zurechtgewiefenen Geiflichen "als Demagogen unter die Dbhut des Oberprästivjunt der Provinz Schlessen gestellt, " ungegründet sey.

Indeffen vermehrten fich noch immer die Schriften für gegen oder über die zur Sprache gebrachten Angelegenheiten. Eine zweite Auflage der Schrift Nr. I. wurde nothwendig bet tathol. Pfarrer v. Dittersdorf in Goldberg fand fich veruilaßt, eine eigene Zeitschrift unter dem Litel: "Lich tet zu Darstellung der tathol. Rirche Schlessen, "fliegende Blätter garrer, hr. hartel zu Karoschen dagegen, "fliegende Blätter jum heil der christatholischen Kirche Schlessen herauszugeben. Auch Laien beider Confessionen hielten fich für ber rufen, in die Reihen der Kämpfer sich zu mischen; boch nöchten sie ihren Streitschriften hier nur die, Anfangs dieses Jahres herausiegebenen, "Ide en über den Ratholicismus 2c." (Ref. 1007) "zur Widerlegung der Schrift" Nr. I. besondere Erwähnung" und Beachtung verdienen.

III. Aus diefer möglicht gebrängten Ueberficht ber geschichtlichen Voraussegungen und ver literarischen Wirtsamteit bet bin zu beurtheilenden Schriften ergiebt sich wohl zur Gennige "ubaf sie zugleich als geschichtliches Erzeugnis und als literarisches Ereignis anzusehen sind, und nur um dieser beiden Beziehungen willen tann von denselben hier die Nede seyn, da sie aufferben weder durch materielle Gründlichteit und Confequenz, noch durch Kraft oder Schönheit ber Darstellung, sondern eher durch bas

Segentheil von allem diefem fich auszeichnen.

2011.1° 1

Vergleicht mit

vollends diese Streitschriften katholischer Schriftsteller, --- und nur von diesen werden wir hier sprechen, -- mit den gleichzeitigen Schriften evangelischer Rämpfer für oder gegen Nationalismus und Supernaturalismus, so ergiebt sich ein auffallender Unterschied, dessen Momente im Allgemeinen durch Bildung und halbbildung bezeichnet werden können, und aus dem verschiedenen Glaubensmotiv beider Partheien mit Nothwendigkeit hervorgehen.

225

Der Ratholit muß glauben, was feine Dbrigfeit ihm au glauben vorfest, weil er die Pflicht hat, Diefer Dbriafeit in gehorchen. Will er von dem ihm Borgefesten irgend= worin abweichen, fo muß er erft ben Geborfam auffun= bigen, und, um biergu berechtigt zu erfcheinen, die Perfon ober bas Recht ber firchlichen Dbrigteit felbft ju verdach= tigen oder ju entfegen fuchen. Tritt bann ein Rirch = glaubiger gegen ibn auf, fo wird biefer vor Ullem gegen feine Perfon, als gegen einen folgen ober fonfimie intereffirten Debellen verfahren, und zwar fo lange mit anfcheinendem Recht, als fein Gegner nicht durch offene Ertlarung fich von ber 21 u= toritatstirche losgefagt hat. Bollig anders verhalt es fich bei Dichtfatholifen. Bei biefen, da fie aus bem Gegenfaß gegen jebe außerliche Perfonal= Uutoritat bervorgegan= gen, muß jedem Einzelnen das Recht ber letten Entfcheidung in Glaubenefachen unweigerlich guertannt, und jede Unfftellung eigenthumlicher Unfichten als Berfuch, das Reich ber Bahrheit au erweitern, refpectirt, ja fogar als Beichen lebendiger Theils nahme au ben Religionsangelegenheiten mit 2Boblivollen aufgenommen werden. Die Gereigtheit des Ratholiten aber gegen feinen nur irgendwie abweichenden Mitglaubigen wird am mei= ften baburch gesteigert, daß, weil bas gange tatholifche Rirchen= gebande auf ber unbedingten Unterwerfung unter die geiffliche Autoritat beruht, wer auch nur im Mindeften felbft fich Autoritat ju fenn verfucht, Damit implicite bas gange Gebäude angreift, und bierburch vor Allem die fammtlichen Rlerifer, als die Burdeträger jener Autoritat, im ruhigen Genuffe ihres Unfebens und ber bavon abhangenden Bortheile bedroht, die Laien aber burch Erfchutterung bes Glaubensgrundes in ihrer behaglichen Glaubensgewohnheit beunruhigt. -Sierju tommt noch, daß dem achten Ratholiten durch ben 3nber und bie nothwendig eingeschränfte Einrichtung ber Schulen und Seminarien febr wichtige, ja wefentliche Bildungsmittel von Rirchenrechtswegen vorenthalten werden, mabrend bie ubrigen Chriften weder im Gebrauch noch in der Unwendung ber= felben beschränkt werden burfen. hieraus ergiebt fich bann noch befonders, wie fur die letteren eine Gewohnheit des Gelbftprufens und umfichtiger, befonnener Forfchung, fo fur jene bie bes gleich erwähnen zu können, welche größe Thätigkeit fich feit Anfang des laufenden Jahrhunderts kund gethan hat. Nur dies können wir nicht umhin, hier anzuführen, daß schon ein Patent des Bischofs und Eard. von Sinzendorf (vom 28. August 1742), den Gebrauch des Namens Keger verbietet, und ermahnt, die Unterscheidungslehren mit Bescheidenheit, Bernunftmäßigkeit und nach dem hauptgebot der christlichen Liebe vorzutragen."-

Von 1805 an wurde, unter Direction der Dombehorte, ein Discesanblatt für den schlessischen Clerus herausgegeben, worin auf Verbefferung des eingesührten felbigerischen Catechismus angetragen, viele neue beutsche Formulare in Vorschlag gebracht, höchst freimuthige Beschlüffe der, seit 1809 vom vorigen Fürstbischof wieder eingesührten, Urchipresbyteriats-Convente mitgetheilt, und die Nothwendigseit des Ubstellung mancher Misbrauche sogar vom fürstbischoft. General-Vicariatamte\*) offen anerkannt wurde. Reichliche Unerkennung fanben die dahineinschlagenden Urbeiten eines Mücke, Caspar, Prillmayr, Pech, Umler, Münzer, Steiner, Schöpe, Klenner, Scheuner, Ehrift, Migitz, Seidel u. A.m.

So war Bieles angeregt und vorbereitet, als im September 1825 zwei hirtenbriefe des jegigen Furstbischofs erschie nen, welche den anonymen Berf. von Nr. I. veranlaßten, alle ihm jur Kenntniß gekommenen Gebrechen der tatholifchen Ritche, besonders in Ochlefien, jur offentlichen Runde zu bringen, und hierdurch zu ihrer Abhulfe, wie er meinte, "fein Scherf-lein beizutragen." Beigen wollte er: "wie es bort mit der Bildung junger Geelforger, mit dem religios=fittlich. wiffenschaftlichen Leben des Elerus, mit dem moralisch=religiofen Unterrichte des Bolfes und den Gottesverete rungen beschaffen fen." (I, 18). Den Allwiffenden rief at dabei zum Bengen an, "daß nur allein der Bunfch, der Religion Jefu den Glanz, Die Berehrung und die Birtfamfeit ju verschaffen, die fie verdiene, die einzige Triebfeder feiner Sandlung fen ;"- "fen er hie und da ju ichonungslos verfahren, habe er hie und da einen Sat ju bart ausgedruckt, fo fep bies nur feinem feurigen Gifer zuzuschreiben, fur Religion und Bolferwohl zu nuten und feine Glaubensgenoffen mit Gewalt dem tiefen Schlummer ju entreißen, in ben fie aufs Deue eingewiegt wurden." (I, 19.)

Das erste heft der feit 1827 erscheinenden Schrift "von

\*) Unter Anderem wiederholte ein Umlaufsichreiben diefer Behörde vom 9. November 1815 die am 1. Januar 1812 erlassene Aufforderung zur Abfassung einer neuen Discesanagende, mit dem Bemerken, das das Bedürfnis derselben immer ledhafter von so Vielen gefühlt werde.

.

im romifchen Inder fteben! G. 14 meint er fogar: "fo lange Die Bifchofe ihre Confirmation von Rom bolen muffen, werden felten Bifchofe von ausgezeichneten Kenntniffen zc. die bifchoffi= chen Stuhle befteigen ;"- "baber Beffenberg, Dren, Ban= fer u. U. verworfen, und flatt ihrer Finfterlinge vorgefchlagen wurden." Delches Umt bleibt aber bem firchlichen Dberbir= ten, muffen wir fragen, wenn er die ihm anvertraute Seerde weber von gefahrlicher Bucherweide, noch von bereits burch unromifche, unfatholifche Grundfage angeftectten Unterhirten abzuhalten die Befugnif haben follte? 2Ber aber tann 2111e überfchen, und Die Ginheit, b. b. die Gleichfor= migfeit mit ber romifchen Mutter und Deifterin, welche bas Un= tericheidungsmertmal ber fatholifchen Rirche ift, bewahren, wenn nicht Einer, und zwar berjenige, welcher, bem unvordenflichen Glauben Diefer Rirche gemäß, als unmittelbarer Dachfolger des von Chriftus felbit eingefesten Dberhauptes ber Upoftel angefe= ben werden muß? Die Unterscheidung von Disciplin und Dogma ift bierbei (wie durchgangig) vollig unzulaffig, ba zum Dogma ber Glaube an die Eine, fichtbare tatholifche Rirche gebort, und diefe nicht ohne einen fichtbaren, Die Einheit be-wahrenden Einheitspunft gedentbar ift. Der den Bwed will, muß auch bie unentbehrlichen Mittel wollen, und wirflich bat die Erfahrung es taufendfach beftatigt, daß, wer die nothwendigen Mittel befrittelt, im Grunde auch den Zweck nicht wollte. Ueberall, wo auch nur in einem Punfte von ber bier= archifdjen Disciplin abgewichen, ift bald auch bas eigentlich Dogmatische angefreffen worden. Dies findet fich eben wohl burch Rr. I. auf bas Reichlichste bestätigt. Micht nur ift deffen Berf. 3. B. blind genug, (G. 21) ju behaupten, bas Triden= tinum habe (sess. 23, can. 7. de ord. sacr.) nicht entschieden, baß bie Bifchofe nach gottlichem Rechte bober fenen als bie Priefter, ba boch im vorhergehenden Canon fchon als Dogma feftgeftellt, baß es in ber tatholifchen Rirche ,,eine burch gott= liche Unordnung eingesette Sierarchie gebe, die aus den Bifchofen, Prieftern und Dienern beftebe, " von welchen im porbergehenden Cap. 4. nur die Bifchofe als Rachfolger der Upoftel bezeichnet werden, fondern auch grundwefentliche Dogmen, im ftrengiten Ginne Diefes Bortes, werden mit einer ftaunens= würdigen Davetat von ihm verläugnet. Mahrend nämlich der 11te Canon ber 7ten Sitzung von d. Sacr. (des Trid.) ausbructlich biejenigen anathematifirt, welche fagen, ,,in den Berwaltern der Sacramente, wenn sie diese vollbringen und aus-theilen, werde nicht die Intention erfordert, das ju thun, was die Kirche thut," erflärt der Verf. Nr. I. (C. 285): bei bem fogenannten allerheiligften Sacrament des Altars, b. b. bei ber Deffe, hange ,bie Gnade und ber Gegen des Simmels

227

15 \*

gleich erwähnen gu tonnen, weifang des laufenden Jahrhund tonnen wir nicht umhin, hier Des Bischofs und Card. vor 1742) "den Gebrauch des S mahnt, die Unterscheidunge nunftmäßigteit und n. Lichen Liebe vorgutragen.

2

Bon 1805 an wurde ein Didcefanblatt für den worin auf Verbefferung de mus angetragen, viele ne schlag gebracht, höchst f vom vorigen Fürstbischof n Convente mitgetheilt, un mancher Mißbräuche sogar amte \*) offen anerkannt wurden den bie dahineinschlagenden « Prillmayr, Pech, Umle-Klenner, Scheuner

So war Vieles angerent ber 1825 zwei hirtenbrie nen, welche den anonymen se ibm jur Kenntniß gefommenen che, befonders in Ochleffen ..... und hierdurch ju ihrer Ubbatte lein beizutragen." Beigen 10 Bildung junger Scelfor wiffenschaftlichen Leben bes ligiofen Unterrichte bes Bo rungen beschaffen fen." (1, babei zum Bengen an, "baß men gion Jefu den Glanz, Die Beret verschaffen, die fie verbiene, Die lung fen ;"- "fen er bie und ba er bie und ba einen Gat ju bart feinem feurigen Eifer zuzufchreiben wohl zu nugen und feine Gland tiefen Schlummer ju entreißen, In wiegt wurden." (I, 19.) Das erste heft der feit 1827

\*) Unter Anberem wiederholte c vom 9. November 1815 die am 1. zur Abfaffung einer neuen Discefanagen. Bedürfniß berfelben immer lebhafter von

Dagegen bemerten wir bier beilaufig, baß, wenn man vom Ratholicismus, wie er fich zum romifchen folgerecht vollen= bet bat, bas Romifche eigenmachtig abzieht, bas Uebrige eben damit ein blos eigenmachtig Feftgehaltenes wird, welches eben baber bann einer weiter greifenden, ober weiter ver= werfenden Gigenmacht feinen Widerftand leiften tann\*). Das Birugefpinnft einer durchgreifend allgemeinen (fatholi-ichen) Rirche fordert, bei der unlängbaren Mannigfaltigfeit ber Bildungsftufen und Meinungen der Einzelnen, ju feiner Berwirflichung unabweislich die all gemeine ruchaltlofe Un= terwerfung der Einzelmeinungen unter Eine allgemeinfennfollen= be Lehre, Die aber nicht erft ju fuchen, fondern gegeben, und ben Einzelnen unmittelbar bargeboten fenn muß. Das Rri= terion ihrer Ullgemeinheit tann bann nur 1) in der factifchen außerlichen Uebereinftimmung ber einzelnen Rirchenglieder mit ihren hauptern, und Diefer mit ihrem Dberhaupte bestehen: Rom als Mutter und Meifterin aller Lochterfirchen. Diefe Hebereinftimmung muß 2) auf ber allgemeinen Unerfennung, auf allgemeiner Geltung des Dherhauptes, als hochfter, und jedes Unterhauptes, als einer von jenem abgeleiteten Autoritat beruhen. Dieje Geltung aber 3) tann nur auf ihrer factischen Geltendmachung, d. h. auf der Ubweh-rung und Unterdrückung jeder anderen sich ihr gleichstellen-ben Autorität beruhen. — Diefe Geltendmachung endlich 4) ift nur möglich burch unbedingte Unterwürfigfeit der Laien unter ben Clerns, bes Clerns unter fein gottvertretendes, jur Bewahrung ber Einheit berufenes Dberhaupt. - Ueberhaupt alfo tann eine romifch = fatholifche Rirche nur fich grunden auf vollige Unterwerfung ber individu ellen (menschlichen) Et-geumacht unter die fatholifche, dem Glauben nach, von Gott eingesette und fortgeführte romifche, b. h. pabstiliche fou-veraine Autorität. Go ift ber, nur Gott verantwortliche Pabst gleichfam der in bas unverbruchliche Jenfeits eingeworfene 211= fer, von welchem bas Schiff einer fatholifchen Rirche gegen bie Luftzüge ber menschlichen Meinungen festgehalten ju werden ver= meint, und ber romifche Stuhl ift ber vermeintlich außerirdifche fefte Punft bes Urchimeb, von welchem aus die Erde aus ben Ungeln ber Gunde und bes Irrthums gehoben werden foll.

Dieje leicht wahrnehmbare Ungertheilbarteit bes romifch = fatholifchen Spftems nicht ertannt, und fo viele dem Tridentinum geradezu widerfprechende Lehren aufgestellt zu haben, mare allerdings mit fo größerem Nechte dem Verf. von Nr. 1. por-

") Es ift aber uralte katholifche Catechismuslehre: bag, wer nur in Einem Puntte von ber Kirchenlehre abweicht, als von Ullen abgefallen anzusehen ift.

229

zuwerfen, Falls er wirklich, wie die allgemeine Sage geht, sogar Lehrer an einem katholischen Seminarium (in Bresian) wäre \*).

Bie fehr aber in Deutschland, und namentlich auch in Schlessen, die drumenische, achtfatholische Rirchenlehre verkunmen ist, davon giebt uns die Schrift Nr. II. den stärksten Beweis. Ausdrücklich "zur Widerlegung" jener ersten geschrieben, berechtigt sie zur Forderung, daß ihr Verfasser jete Behauptung seines Gegners an dem Prüssteine ber Latholicität, nämlich an römisch = tatholischen Concilien und Katechismen, zum Wenigsten doch an dem allgemeingeltenden tridentinischen Glaubensbetenntniss hätte prüsen, und überdies mit Vesonnenheit und kritischer Vorsicht zu Werte gehen sollen. Wir werbm an einigen Beispielen zeigen, daß fr. Justitiarius Dittris teiner bieser Forderungen entsprochen hat.

Gleich im Eingange (G. 5) wird, gang nach Rant'fien Principien, die christliche Religion definirt als , die fb hebung des Menschen zur Gottähnlichkeit durch die von Jen Chrifto gegebenen Sittengefese", und G. 6 (Rautifc) lagianisch) behauptet: "fie verburge uns bes geiftigen Bebies ewige Fortbauer burch die Unbefchranttheit des Biltumigebotes und Triebes, und durch die Unendlich feit ber Rrafte, welche, jenes Gebot zu erfullen, Gottes vaterliche Bute in uns gelegt." In gleichem Ginne heißt es ibann noch G. 177: "das Emige (bem bie Denfchheit entgegen walk) fen die Religion, entwickelt aus dem Sittengefetzic fen die Berflarung mr Bernnnft." Bie bier Doralitit. Autarfie, Autonomie und Vernunft zu Grund gelegt, und bie mit implicite die firchlichen opera operata, die Onade, 30 fpiration und Autorität als befeitigt erscheinen, fo finden wir nicht nur (G. 260) das "Unathem" als "obfoletifige worden und den Clerus von Beachtung der Rachtmabisbulle losgefprochen, fondern auch das fatholifche Unathematifiren überhaupt burch folgende Stelle (S. 239) als un chriftlich bargestellt: "Die Milde bes achten Chriftenthant tennt feinen Unterfchied der Bruder, feinen Feind, ifde hinderniß der allgemeinen Bruderliebe. Vor Gott find mir Alle Kinder, Alle berufen zur Theilnahme an feinem gim-mel." So wird ferner (S. 152) anerkannt: baß "jede Rivche fortwährend fortichreiten muffe, damit ber Bag der menschlichen Entwicklung fie nicht überwachse; "--- ,, mende Idee der Borfahren werde von den folgenden Generationen berichtigt; nur die ewigen Grundwahrheiten ber Religion fegen über menschliche Bandelbarteit erhaben; ber achte Ro

\*) Es ift jest bekannt, bas biefe Sage vollig gegründet war.

tholicismus (aber) gehe an ber hand ber Mufflarung und humanitat immer bem Geifte bes Jahrhunderts gur Geite." Ja jogar wird (G. 48) bem Berf. von Rr. I. vorgeworfen, daß er in feiner Entruftung über ben Ublaghandel nicht baran ge= bacht habe, "baß wir jenen Difbranchen die lette Unregung jur geiftigen Freiheit ber jungften vier Jahrhunderte verbanten." Bon vielem Uchnlichen, mas bann noch in Diefer Beziehung bervorzuheben mare, glauben wir nur noch dies bemerten ju muffen, daß auch gr. D. (G. 163) die Deffe nur als "finnbildliches Dpfer," als "fymbolifche Sand= lung" bezeichnet, und (G. 236) fagt: "Es ift bie Soffie und ber Bein, jene finnvollen Beichen bes Bundes mit Gott, welche ber Priefter opfert;" ferner, baß er (G. 269) feinen Gegner bemitleidet, weil er bei Gelegenheit ber fatholifchen Teufelebefchworungen "ben Teufel in ipsissima forma meine; baß er bie alle gorifche Deutung, welche Jejus biefem gefallenen Engel ber Sebraer gegeben, nicht begriffen; baß er fich alfo von bem Runtel=Stuben=Phantom feiner Rnabenjahre noch nicht entwindelt habe;" endlich baß fr. D. (G. 270) unter bem Gericht, welches fich nabere, nur die ,,beilige Stimme Gottes" verstanden wiffen will, ,,welche das Bofe vom Gu= ten unterfcheiden lehrt."

Diefen und hundert anderen Stellen nach zu urtheilen, tonnte man sich versucht finden, Hrn. D. nicht sowohl für den Geguer als den Mittämpfer des Verfs. von Nr. I. zu halten. Von diesem Verdacht mögen folgende Stellen ihn reinigen, durch welche er sowohl jene, gewiß unüberlegten, Liberalitäten und Rationalitäten, als feinen Geguer auf das Entschiedenste bespreitet.

Bleich, nachdem die Religion aus bem Gittengefes ab= geleitet, die Rirche als moralisches Inftitut bestimmt ift, wird von biefer (G. 8) behauptet: "als coërcitives Inftitut gebore fie ber Außenwelt an, und fey eben beshalb, wie alle menfch= lichen Bereine, an pofitive Gefete gebunden." Dann, gut fatholifchen Rirche übergehend, wird (G. 9 ff.) dem Apostel Detrus und feinen Machfolgern, als von Chrifto fommend, "Die Regierung ber Rirche" und ,bie babin einfchlagende Ge= feisgebung" querfannt. "Alle folgende Beit (G. 17) habe blos Corollarien ju ben Uriomen ber Upoftelzeit und ber erften Rabrhunderte geboren, bie, als fich von felbit verftebende folgen, aus dem Wefen des Dberhirten und feiner Rechte fich nothwendig fo gestalten mußten, wie fie fpater in ben De= cretalen gefammelt, und gulest als Gefete in bas Rir= denvecht übertragen wurden." - "Der Pabit, von welchem bie Degierung aller Rirchen abbing und ausging, und ber felbit uber alle Bifchofe erhaben mar, mußte nothwendig

۱

Bon biefer mahrhaft transcendentalen Sohe berab fann baher auch fr. D. (G. 44) uns die beruhigende Berficherung ges ben, im Mittelalter fegen ,, die Bolfer fur bloße Ermahnungen noch ju roh gemefen. Das Gute und Rechte muffe oft ere gwungen werden!" - "Unfere Beit (aber) bedurfe felcher Donner (wie bie Interdicte u. bergl. waren) nicht; ber heilige Bater werde fich darum auch nicht mehr in bem Falle finden, fie zu brauchen." hr. D. icheint jedoch bier-unter nicht andeuten zu wollen, daß die romijch = tatholighe Seerbe blindglaubiger und untermurfiger geworden, fondern nut, bag bas wirfliche Donnern jest ben weltlichen Machten, b. & ber (nach S. 47) ,eminenter gewordenen Gewalt ber Fürften und Staaten" anheim gefallen fen. Da nämlich fein Gegner auf Radtehr ber ,alten Rirchenverfaffung" bofft, "in welcher ber Bifchof nicht das Geringste von Bichtigkeit unternehmen burfte, ohne mit bem Clerus ju berathen," fo fertigt Sr. D. ibn (S. 88) mit der bictatorifchen Behauptung ab: "eine folche bemagogifche Rirchenverfaffung fen bem Geift bes Stifters und feiner Apostel fremd, " fen ,,ju feiner Beit gewefen, (?!) und werbe niemals erstehen, " und fest noch bedeutsam bingu: Die Staaten werben auch bem gefammten Clerus nie bie Babl feines Bifchofs aus eigener Mitte gestatten, fo lange noch ein Strahl firchlicher Polizeifunde und Poligif in die Cabinette der Fürften und ihrer Minister fallt. Das tatholifche Rirchenthum ift rein monarchifcher Des tur, und buldet ben Billen ber Maffen weber in fich, voch fordert fie ihn im burgerlichen Leben. Staat darf aber das wichtigfte Leutfeil nicht fahren laffen, wenn fein Fahrzeug nicht durch eine oft zügellofe Freiheites fucht derjenigen gefährdet werden foll, benen Chriftus ben Geporfam zur Pflicht gemacht." (!)

Es bleibt uns, um den Verf. von Rr. II. vollftändig ja charafterifiren, noch übrig, durch einige Anführungen auf ble Weisc aufmertfam zu machen, in welcher er geschichtliche Data zu feinen Zwecken verwendet. S. 14 behanptet er, ber heilige Elemens, Petri Rachfolger zu Rom, "entschied über Streitigkeiten, welche in (der) Gemeinde (zu Rorinth) ansgebrochen," und beruft fich auf Eusebius Rirchengeschichte (III. 16). Mach Eusebius aber wurde der Brief des Elemens geschrieben: ws and rng *Popuause exzkyscas*, "als von der Kirche der Romer," und der Brief selbst beginnt also: "Die Kirche Gottes, welche als Fremdling zu Rom wohnet, der als Fremdling zu Rorinth wohnenden Kirche," und durchweg wird von "wir" zu "euch" gesprochen, und nicht "entschieden," sondern geschrieben (Eap. 9.) "zu euerer Ermahnung" und "zu unserer Erinnerung."

Eben daselbst beruft Sr. D. fich auf benfelben Gefchicht= ichreiber (V. 24), um zu erweisen, daß der romische Bischof Bictor über die Zeit der Ofterfeier entschieben habe. Eben die= fes Capitel liefert dagegen den flarsten Beweis: 1) daß da= mals die aflatischen und afrikanischen Bischöfe, felbst Ire= naus in Gallien, sich für gleich berechtigt mit dem romischen Bischofe hielten; 2) daß die aflatischen rechtgläubiger waten als der römische, indem sie nicht von der primitiven Ueberlieferung abgehen wollten; 3) daß die früheren römischen Bischofe sich feineswegs das Strafrecht angemaßt, welches Bictor zuerft ausüben wollte; 4) daß Irenäus, eben so wie ver römische Bischof, Rundichreiben an die anderen Bischöfe ergehen ließ; endlich 5) daß der römische Bischof das erfte Beispiel von pharistäticher Form verehrung auf Rosten christlicher Dulbung und brüderlicher Berträglichfeit gegeben.

Fast tomisch ist es ferner, daß S. 16, wo hr. D. feinem Gegner "Untunde" vorwürft, weil er die Nechtsgleichheit alter Bischöfe aus den ersten fünf Jahrhunderten herleitet, der Herr Justitiarins selbst den Dionyfins (Areop.) einen Junger "Paulus" nennt und sich auf ihn beruft, um zu erweisen, daß der heil. Petrus schon damals columna et vertex theologorum genannt worden sey, da doch schon seit saft zwei Jahrhunderten anerkannt ist, das die Schriften des sogenannten Dionysius nicht vor dem fünsten Jahrhunderte verfaßt seyn können.

Ein lettes Beispiel entlehnen wir G. 36, wo es heißt: "Die Absolutionsformel enthält bekanntlich (1) die Worte: "quantum possum et tu indiges." ("So weit ich vermag und du es bedarsit.") Die religios=gebundene Macht auf der einen, und der sittliche Bedarf, d. h. der Grad des Befferungs=Bestrebens, auf der anderen Seite sind demnach die Schranken, binnen welchen Kraft und Wirfung der Ent= fündigung sich bewegen. Die Sunde muß durch bleibende

Befferung vergutigt, abgebußt werden, ehe fie im himmel er-Neue Gunde vernichtet jede Lossprechung." lassen wird. Um diefe Behanptungen in ihr volles Licht ju ftellen, bemerten wir: 1) Schon in den Ratechismen, namentlich im romis fchen (uberfett von gelner 1822. I. G. 332), ift ju lefen; "Die Form des Gacraments der Bufe ift folgende: "ego te absolvo " ,rich fpreche dich los," welche Borte andeuten : , die Rachlaffung ber Gunde werde burch Musipendung . Diefes Sacraments bewirtt"; und (G. 333): "Die Priefter fprechen felbft, als die Diener Gottes, wahrhaft los." 2) Die großere Abfolutionsformel enthalt Folgendes: "Dominus noster J. C. te absolvat, et ego auctoritate ipsius te absolvo ab omni vinculo excommunicationis et interdicti, in quantum possum, et tu indiges: deinde ego te absolvo a peccatis tuis in nom, P. et F. et Sp. s. amen, " wo alfo bas in quantum possum etc. sich nur auf Ercommunication und Interdict bezieht, in welche befanntlich ein Ratholit verfallen fenn tann, ohne bavon ju wiffen, von welchen aber in der Regel nur Bifchof oder Pabit zu abfolviren vermögen. Daber'if denn auch (f. Anleit. zur Pastoraltheol. v. Gollowis. Landshut 1825. II. G. 167) ,, im Nothfalle die Formel himeidiend: "Ego te aluolvo ab omnibus censuris et peccatis tuis." Mach des Cardinals Toletus Instr. sacerdot. (L. III. C. L) find fogar die Borte: "te absolvo" fchon hinreichend. 3) Die Birtfamteit diefes "richterlichen Ausfpruchs" ift aber einzig und allein an die "canonische Genugthuung" gebunden, worunter (dem rom. Rat. I. 370 zufolge) ,, die Buffe (namlich Verrichtung von gewiffen Gebeten u. f. w.) ju verstehen, die wir auf den Befehl des Priefters Gott fur unfere Gunden verrichs ten, mit dem. Beifage: daß wir fest entschloffen fenen, die Gunden fünftig mit aller Achtfamfeit zu meiden."

IV. Durch biese und die vorhergehenden Unführungen glauben wir zureichend die Rügen, die wir im Allgemeinen über die Schriften Nr. I. und II. ausgesprochen, begründet zu haben. Es bleibt uns nun noch die angenehmere Aufgabe, bas Gute anzudeuten, welches, mit oder ohne Ubsicht ihrer Perfaffer, durch diese Schriften bewirkt worden oder noch fünftig baraus hervorgehen durfte.

Der Nußen, den fie bereits gebracht haben, ift mannigfaltiger Art. Bor Allem verdanten wir ihnen und den Schriften, die durch fie veranlaßt worden, eine mehr oder minder genaue Einsicht in das Innerste der katholischen Kirche in Schlessen, und es kann jest nicht mehr in Abrede gestellt werden: 1) das diese Kirche durchgängig und fast in allen Beziehungen in wi-

brigem Biberfpruche fteht mit ber geiftigen und fittlichen Bilbung ber nichtfatholifchen drifflichen Rirchen, und 2) baß ge= rade nur Diejenigen fatholifchen Geiftlichen und Gemeinden bier= von mehr oder weniger auszunehmen find, welche und fo weit fie von der romifch=fatholifchen Rirchenlehre und Rir= chendisciplin fich wiffentlich ober unwiffentlich entfernt ba= ben. hierdurch wird die Einficht auch unter ben fchlefischen Ratholiten immer allgemeiner werben, daß auch für fie nun die Beit einer durchgreifenden Reformation berannabe, indem ber jest allgemein wirfende lebendige Geift bie übertommene Rirchenge= falt großentheils ju einer blos außerlichen Form berabgefest bat, gegen welche Form Die Geele, burch Die fie ausgebildet, nicht blos gleichgultig, fondern fogar fremd, ja feind geworden ift. Es wird fich dies aber badurch am augenscheinlichsten bar= thun laffen, daß wir in möglichfter Rurge dasjenige angeben, was in Dr. L. zur Rlage gebracht, und weder durch Dr. II., noch durch andere Gegenschriften, beftritten, oder, wenn beftritten, boch nicht hinreichend widerlegt worden ift, fen es nun, daß die bervorgehobenen Dangel blos der fchlefifchen Rirche, ober baß fie, wie dies großtentheils ber Sall ift, ber romifch= fatholischen Rirche überhaupt, als folcher, anhaften. Der leich= teren Ueberficht halber ordnen wir die einzelnen Gegenftande un= ter allgemeinere Rubriten, und beginnen mit der wefentlichften.

235

### A. Die hierarchie überhaupt.

and the amount

a) Schon im Vorhergehenden ift angeführt, wie ausdrucklich Rr. II. zugestanden hat, baß der Pahft Autofrat und (durch Christus) unumschränkter, unverantwortlicher Souverain der fatholischen Rirche sey und seyn musse, soll "die Rirche nicht in so viele Secten als Bischöfe zerfalten" (II. 19.); auch daß seine Herrschaft nach Umständen eine Zwingherrschaft seyn durfe (II. 40 ff.).

b) Gleicherweise wird (II. 21.) zugestanden, daß die "Bifchofe nur eine vom Pabst belegirte Autorität haben," und (G. 277) daß "der Pabst nicht füglich länger als auf 5 Jahre einen Theil feiner Gewalt den Bifchofen verleichen könne, daher die Mothwendigkeit der sogenannten Quinquennalen, für welche nach Rom Ubgaben entrichtet werden muffen."

c) Auch meint Nr. II. (S. 67), daß die "neuen heiligen und der Ublaß für das Inbeljahr (von Leo XII.) nicht (wie I. meine) der reinen katholischen Glaubenslehre entgegen" seven, dies könne nur für Idioten zu bemerken nothwendig scheinen.

d) Bom Elerus überhaupt (namlich von den Prieftern als folchen, und den Bifchofen, als dem Babft unter-

geordnet) wird von II. (G. 89) jugegeben, baß berfelbe mum Bemußtfenn feiner angeblichen Rechte und Bedurfniffe niemals gelangen burfe, ohne fich fogleich felbft ju bernichten." Salt nämlich ber Pfarrer in feinem Rirchfpiele, balt der Bifchof in feinem Sprengel fich fur einen Rachfolger ber Apostel, jener ben Bifchof nur fur feinen Mitpriefter, Diefer ben romifchen Bifchof nur für feinen Mitregenten, jeder fich alfo irgendwie für eine hochste Autorität, bann tann jeder Priefter ben Bifchof, jeder Bifchof den Pabst, wie Paulus ben Petrus, zurechtweisen, jeder ihm, wie Irenaus dem Pabste Bictor, wie Epprian dem Pabste Stephan, widersprechen, und mit ber maffiven Autoritat ber hierarchie ift dann unmittelbar auch bie bes einzelnen hierarchen aufgeloft, indem diefer, als vereinzelt, abhängig von der Anerkennung ber ihm untergebenen gaien, und feine Autorität dann bald nur noch eine von der fouverainen Laien=Gemeinde delegirte wird. Endlich muß allerdings jugegeben werden, daß die Auflofung der hierarchie und ber priefterlichen Gewalt uberhaupt badurch vollendet wurde, baß der Klerifer zum Bewußtfeyn 3. B. des (angeblichen) Rechtes und Bedurfniffes tame, eines Meibes Mann, und ehelicher Rinder Bater ju werden. Dem tatholifchen Priefter wurde hierdurch der lette phantaftifche Rimbus abgeftreift, ber ihn jest noch in den Augen des Pobels von den Laien unterscheidet, (in wahrhafter Gottesertenntnis, chriftlicher Gelbftverläugnung und magifcher Birtfamfeit zeigt der Elerus schon langft fich nicht mehr als ber ans-

## B. Ausbildung und Stellung ber Seelforger in Schlefien.

politifchen Gelehrten = Republit einverleiben wurde.

erwählte Stand), und wie er bisher durch fein ifolirtes Intereffe ein Dienstmann Roms, fo wurde er nun als Gatte und Bater eben so den Staate und Baterlande verpflichtet, wie das etwa zum Bewußtstenn gefommene (angebliche) Bedurfniß und Recht wiffenschaftlicher Selbstthätigteit und allgemeiner Bildung ihn vom allgemeinen Jocke der Rirche, d. h. der mit Rom einigen Strenggläubigen und ihres Autoritätsglaubens ablosen, und ihn dem geistigen Leben feines Bolfes und der wahrhaft tatholischen, tos mo-

a) Alumnat. Die von Nr. I. aufgedeckten, nicht abzuläugnenden Mängel deffelben find folgende:

Rachdem die angehenden Theologen ohne Aufficht ihre theoretischen Studien auf der Universität vollendet, follen fie durch feches bis zwölfmonatlichen Aufenthalt im Alumnat zum Praktischen des Pastoralamtes gebildet werden, und, wie Rr. II. (S. 116) bemerkt, "abgeschieden vom Geraufche der Welt, Gelegenheit erhalten, sich vom beseligenden Gestie der christlichen Religion und der von dem Gottmenschen gestifteten unfehlbaren Kirche ganz durchbringen, sich zum Lichte der Welt, zum Salze der Erde und zu hirten des schle= sischen Bolkes machen zu lassen."

Das Concurseramen zur Anfnahme der Isglinge ist zu einer leeren Formalität geworden (I. 29). Der wirklichen Aufnahme gehen "vierzehntägige geist= und herzlofe Exerci= tien" voran (I. 30). Die Tagesordnung fest unausbleib= lich das Beten bei den Meisten zum Mechanismus herad; denn vorgeschrieben ist: Morgens um 4½ oder 5½ Uhr Gebet in der Hauscapelle, um 7 Uhr die Messe zu hören, vor dem Mittags= effen Gewissenforschung, während desselben Geber, religiöse Vorlefungen und wieder Gebet, nach demfelben die mariani= sche Litanei, vor und nach dem Abendbrod Gebet und Abends andacht in der Hauscapelle. Ueberdies haben die Alumnen, die sich in den höheren Weichen besinden, noch Morgens von 5½ bis 7 und von 10 bis 11½, und Nachmittags von 5 bis 6¼ Uhr die canonischen Tagszeiten zu beten; alle aber haben alle 14 Tage zu beichten und das Abendmahl zu nehmen.

Der Studien= und Uebungsplan ift in jeder hinficht mangelhaft, und ,, die Prufung, die dem jedesmaligen Empfange einer heiligen Beihe vorhergeht, besteht nur im 21bfragen eines (höchst erbärmlichen) in lateinischer Sprache ge= schriebenen heftes" (I. 28 ff., vgl. II. 114 ff.).

b) Die Beneficien werden nicht von den Gemeinden, fondern zum Theil vom Bischof, zum Theil von der Regierung, zum Theil sogar von Privatpersonen vergeben, und, als Nr. I. geschrieben wurde, fanden vorläufig nicht die vom Tridentinum gebotenen Concursprüsungen statt. Daber herrscht bei der Pfrünbenvergebung Gunst, und aus Mangel an Protection bleiben "wackere Caplane oft vierzehn, zwanzig und mehr Jahre ohne Pfründe" (I. 30 ff. und 113 ff., vgl. II. 166 ff.).

3) Die Pfarreien in Schlefien (wie in Frankreich) find großentheils nur burftig, die Caplane in den meisten Stellen gar nicht dotirt, und so die letteren, obgleich ihnen fast alle seelsorgerlichen Verrichtungen aufgeladen werden, dennoch oft nur mit 30 — 40 Rthlrn. salarirt, und theils von der Willfur ber Pfarrers abhängig, theils auf erniedrigenden Mchftipendienhandel angewiesen (1. 97 ff., vgl. 11. 72 ff.). Ueberdies wird der ernannte Pfarrer nicht investürt, bis daß er das Vierrheil feines jährlichen Schaltes, die sogenannte Quarta, an den Vischof bezahlt, über deren Vervoendung "man nicht im Klaren ist." Dies ift aber um so brückender, da er außerden des Gebets und abgottische Marienwerchrung erhalten und jegunftigt werben muffen, erweift sich in Schleffen und in Spanien, Italien und neuerdings wieder in Frankreich, aus and instant

## D. Rirchliche Ritual-, Unbachte- und Lehrbicheret

a) Die firchlichen Formeln bei Mbhaltung bes Gattesdiemftes und bei Ausspendung der Sacramente und Sacramentalien (Miffale und Nituale) find alle in einer todten, der Ueberzahl der Laten unverständlichen Sprache geschrieben, und hierdurch ber lebendigen Theilnahme ber Laten entzogen \*), für das Bewußtseyn der Meisten zur gleich gültigen Formatität oder zu beidnicher Jauberformel geworden. Nr. II. meint zwar (S. 220)/ "die fremde Sprache sey wohl mehr geeignet, die Höhen;" indessen ist ihr Gebrauch offenbar dem Geiste des Christenthums, den anstrücklichen Lebren des Apofiels Panlus (1 Cor. 14) und der allgemeinen firchlichen Obfervanz der fieben ersten Jahrhunderte zuwider; die Weisereinführung der Landessprache aber wird seit dem Anfange des sechszehnten, und besonders seit dem legten Bierrel des vorigen Jahrhunderts immer allgemeiner und dringender gefordert.

führung ber Landessprache aber wird seit dem Antange des jewsgehnten, und besonders feit dem letten Biertel des vorigen Jahrhunderts immer allgemeiner und dringender gefordert. Db hierdurch, wie Rr. II. (222) besürchtet, nicht "hinterher auch der Katholicismus in so viele Zweige gerfalle," als die Liturgie in Zungen, ob also "das Dand der Ein Beit, welches alle Ricchen an die römische fesselt, micht durch Wiedereinführung der Landessprachen gerriffen werde?" auf diele Fragen ift nur dies zu erwiedern: das allerdings zwar der Katholicismus durch die fleinke Abweichung von der römischen Rufterfirche bedroht wird, eben weil die Einheit nicht mehr geset wird in Moriffliche Liebe und in Urbereinstimmung blos im Nothwendigsten, sondern in außertiche durch greifende Unterwerfung unter Rom und römis sche Gesessung; daß aber gerade dadurch die Spannung gegen Rom und die Ablösung der Lochterlichen von der Minterliche immer deingender hervorgerufen wird, je beharrlicher und grundloser deise lettere ihre diterliche Autoricht und Mitführt behaupten will gegen die gerunderen Zbunscher und Meifterschaft behaupten will gegen die gerunderen Zbunscher und Forderungen der mindig gewordenen Löchter.

Deffen ungeachtet muß zugegeben werben: 1) baß ide Tribentinum (Git. 22 Can. 9 von ber Meffe) benjenten anathematisirt, ber fagt: "die Meffe muffe nur in ber Lander sprache gefeiert werden." 2) Daß ebendaselbst (Sig. 2)

<sup>\*)</sup> Bgl. bie Lubinger Quartalfcrift. 1823. Sweites heft. S. 293 ff.

Befchl.) bem "Urtheil und ber Autoritat" bes Pabites bie Ausgabe bes Defbudjes jugewiefen wird. 3) Daß die Beftimt= mungen bes Tridentinums fo lange firchengefetbliche Rraft baben, bis die fatholifche Rirche in Uebereinftimmung mit Rom Ubanderungen barin getroffen (II. 221). 4) Daß jur Birffamfeit ber Gacramente und des Defopfers das Berfteben der dabei gebrauchten Formelu gar nicht nothwendig ift (1. 225.). 5) Daß auch Juden und andere Bolfer in einer Sprache Gottesbienft halten, Die nicht alle Theiluchmer vers fteben, dagegen ber Gebrauch ber Landessprache ben fatholi= ichen Gottesbienst bem protestantifchen verähnlichen wurde (1. 232, 237). 6) Daß gar Manches in den firchlichen Formeln den heutigen Ratholiken zum Gespott werden könnte, wenn es in der Landessprache vorgetragen wurde (I. 233). Endlich 7) daß ein Defipriester doch nicht wohl in der gangen Rirche verftanden werden tonnte, Die fremde Oprache dagegen ben beimohnenden Glaubigen nicht in feinem Privatgebete ftort (1. 234. und II. 219). - Daber muß es wohl auch bier, wie bei allen übrigen rom.= tathol. Inftitutionen, heißen: sit, ut est, aut non sit!.

241 -

b) Daß bas De gbuch (Missale) ,,ein reichhaltiges Das gagin des Uberglaubens und des religiofen Afterbienftes" fen, daß es Meffen enthalte, "die fich auf hiftorische Irrthumer oder gar auf lugenhafte Rachrichten grunden , " wie 3. 23. bie Deffe um Bergen Jefu, die von der Berfehung des haufes, worin Jefus und Maria gewohnt u. a. m.; daß die einzelnen Theile ber Deffe nicht in gehöriger Verbindung mit einander, und mehrere berfelben theils gang unpaffend, theils unchriftlich, nub, wie das Staffelgebet, das Coufiteor und Eredo, erft nach dem eilften Jahrhunderte eingeschoben worden, dies ift von Nr. I. (S. 244 ff.) erwiesen, und durch die geistreiche Deu-tung, die Mr. II. (S. 229 — 241) dem Meßcanon gegeben, auf teine Weife widerlegt. Auch findet diefe Deutung fich in feinem allgemein recipirten Gebetbuch, und wird überdies von Dr. II. durch die Bemerfung (G. 241) uberfluffig gemacht, bag es "barauf nicht antommt, ob Jedermann biefen Ginn vollftanbig faffe, ob der gemeine Dann bamit nicht vielleicht einen gang verfehrten Ginn verbindet. Die Burde und Beiligkeit der handlung wird dadurch nicht verändert." -Erwähnung verdient etwa noch bier, daß unter denen vom Pabit und ber Congregatio sacr. rit. genchmigten Deffen auch eine auf Gregor VII. und eine auf Pius V. fich findet, und daß in ber Deffe ber unschuldigen Rinder Gott aufgeforbert wird, "baß Bofe feinen Feinden mit Bofem, und zwar fiebenfach, ju vergelten." (1. 252, 262, vgl. 11. 243.) c) Bom Ritual ber breslauer Didceje giebt auch Die

(fath.) theologische Quartalschniste (1826. S. 516) ju, daß estmalle Mängel ver alten fathe Rituale hehe, und dazu noch einige weiter 4 wozu eben dort die Bennfung auf die Nachtmahlsbulle (welche alle Nichtfatholisten verdamme), die Absolution gestorbener Ercommuniciter. (durch Schlagen bes Leichnams oder des Grades [verberetur])\*), der Betturfegen u. a. m. gerechnet werden.

Von Nr. I. wird dann noch vieles Einzelne aus jenm Ritual angeführt und als haarstraubender Aberglande befiegt, wovon wir nur das hervorspringendste hier erwähnen wollan.

1) Im Laufritus beiße est: ", darum, vermaktditt Leufel, erfenne dein Urtheil und gieb die Ehre dem mahrn Gott 2c.; ich beschwöre dich, du unreiner Geist, daß du meicheft von diesem Geschöpfe Gottes 2c." (L. 304).

2) Bon der Firmung stehe nichts im Ritual, weil für Ansspendung "den sogenannten gemeinen Priestern untersingt" (I. 306), daher die dem Bischof vorbehaltene Firmung durch bas Zusammenströmen oft mehrerer Laufende von Firmlurgenzu einer leeren Ceremonie geworden ist, bei welcher oft ausgestlut tiche Scenen" sich ereignen (307).

3) Ju der Abtheilung von der Beichte habe bas Mitual bie pähftlichen Refervatfälle ans der Nachtmahlsbulle als und tig i reud (sic) für den Kleriker aufgenommen!" (298). "Wei der wirflichen Beichte bestehe die Thätigteit der meisten Guistichen nur im Herfagen der vorgeschriebenen lateimischen Formeln und darin, daß sie die Beichtlinge als Strafe "eine Amabl von Baterunsern und Uve Marien beten lassen" (309-m. 321).

4) Auch lehre die Agende noch: daß "wer den Mannen Jesu oder Maria ehrerbietig nenne, 20 Lage, wer die Lauretenische Litanei bete, 200 Lage Ablaß erhalte", und vergleichen mehr (322).

5) Bei der Trauung fchreibe das Ritual den Schmur vor: "fo mahr mir Gott helfe, die ohne Erbifunde ene pfottgene Mutter Gottes 2." (323), und nur wenn eine Traupgerede bestellt und bezahlt werde, wurden die Brautlente auf bie Burbe und Pflichten des Scheftandes aufmertfam gemacht (322).

6) Der für die letste Delung, von G. 257 — 302, ps Rituals, vorgeschriebene "Mischmasch von Gebeten, Responsrien, Verfikeln, Litaneien, Bibelstellen und Ewangelienstinkten" entspreche keiner der Forderungen, welche die Neligion für ihre fen Uct an die Liturgie stelle (330).

7) Aus den Benedictionen bes Rituals wird, una angeführt: aus der Galg= and Baffer weihe: "damithu werdeft beschwornes Baffer, um zu vertreiben alle Gewalt, bes

\*) S. Rituale Vratisl. ed. 1794. P. L p. 120.

bofen Seindes, und ibn felbft fammt feinen abgefallenen Engeln gu vertilgen durch die Rraft Jefu Chrifti" (1. 333). In der Bafferweihe in Der Bigilie von Epiphania beißt es: "Ich blafe bich an, bu gange Legion bes Gatans," und: "bamit, no bu (Baffer) angefprift wirft, bas heer ber Engel ber= abfteige." Diefes Baffer wird nach und nach 77mal befreugt (336, 337). Bei der hafer = und Rreideweihe fen im Ri= tual auf die Constitution Benedicts XIII. verwiefen, welche ben Glaubigen, Die ber Segnung ber Rreide beimohnen, 100 Lage Ublag gewähre (335). Que bem Pontificale rom. wird bei Diefer Gelegenheit aus ben Formeln ber Glocf en weihe angeführt: "damit diefes Gefaß zu jeder Beit, wenn es tont, alle Rraft Der Dachfteller, Die Phantasmata, Sturm, Blit, Donner, Sagel - weichen" (339). Heberhaupt aber wird, in Beziehung auf die tatholifchen Eroreismen und Beihungen (1, 349, 350), auf die (von II. nicht in Ubrebe gestellten) Thatfachen aufmertfam gemacht, daß die, je= nen Formeln ju Grunde liegende, "Leufelslehre" bei bem großen haufen "Aberglauben, Furcht, manchmal Bergweiflung" bewirke, baß fie bie "verderblichften Begriffe von ben mit ber Bute und Beisheit Gottes unvereinbaren Einwirfungen bes Deufels auf Die Geelen und Leiber ber Denfchen" verbreite; ja Daß "ber gemeine Ratholif felbit feine Gunden und feine Laffer bem Teufel auf die Dechnung fchreibe." Endlich beißt es (1. 350): "man fage nicht, aller der Unfinn, ber in den Benedictionen ftedt, fey nicht Lehre ber Rirche. Freilich ift es nicht Lehre ber tatholifchen Rirche, wie fie fenn follte, aber die Sierarchie, welche allen biefen Unfinn in ihre Ber= ordnungen und in offentlich (amtlich ?) vorgeschriebene Bebere aufgenommen bat, bleibt boch im vollften Daage verant. wortlich."

Der Ref. muß in Beziehung auf Diefe, wie auf alle ahn= lichen Behauptungen, auf feine Schrift: "was heißt ros mifch=tatholifche Rirche?" (Ultenburg, Lit. Compt. 1828) verweifen, worin er dargethan ju haben glaubt, baß, wenn von Lehre, Glaube, Disciplin ber rom. = fathol. Rirche Die Debe ift, unter Rirche fchlechthin nur bie Sierarchie, und in diefer vorzugeweife ber allein unverantwortliche Cou= vergin berfelben, ber fogenannte Stellvertreter Chrifti, ju verfteben fen. Daß aber bas gange Gebaube ber rom. = tath. Rir= de vor Ullem auf der Rlevofratie, b. b. auf der gottli= den Dacht ber Priefter, und biefe auf ber (allerdings neutestamentlichen) Lehre von den Seufeln und auf ber (fir= chenvaterlichen) Lebre von ber 5611e berube, mithin auch ein Angriff auf biefe Lehren ein Angriff auf jene fen, Dies ift bis jest burch feine Rritif bes Wertes ,, uber allein feligma= 16 #

- 243 -

chende Kirche \*)" als unrichtig erwiesen worden. Db dann die Leufel im Wasser, im Sturm oder im Lausting beschworen, ob sie durch 3 oder durch 77 Befreuzungen ausgetrieben, ob das bewußtlose Rind erorcisitt, der unverständige Knabe confirmirt, der gedantenlose kitaneienbeter mit Ublaß beschenkt, oder ber Leichnam des Ercommunicirten geschagen wird, dies und alles Uchnliche ist unantasten, so länge de Grundprincipien, aus denen es hervorgegangen, noch in voller Amerkennung steben.

hinsichtlich der Segnungen haben wir dann nur noch in bemerten, daß Dr. I. in feinen blos verneinenden Declame tionen gegen diefelbe ein volliges Bertennen der natur, wie ber Beschichte, ju Lage gelegt und eine argerliche Gereiztheit gezeigt bat, womit zuweilen eitle Beschranttheit dasjenige verwirft, mas ihre Faffungstraft übersteigt und fie nothigen tonnte, ihre Befchranttheit einzugestehen. Dagegen has, Rr. II. in feiner emphatischen Apologie der Benedictionen (G. 292 - 297 u. 4. a. D.) zwar Dieles zur Burdigung des Positiven in ihnen beigebracht, diefes Biele aber weder geordnet, noch in burchgangiae Uebereinftimmung unter einander ju fegen gewußt. Auch ficht mit den neutestamentlichen Ueberlieferungen in Widerfpruch, daß Ebriftus die Kraft der Weihungen und Segnungen mallein und ausschließlich auf das Gebet und auf unbedingtes Bertrauen ju Gott" (II. 293) gegründet habe, und verweifen wir deshalb nicht blos auf die Briefe und die Geschichte der Apostel, sondern auch auf die Matth. 8, 3. 15. 9, 29, 17, 18. 19, 13. 20, 34. Marc. 6, 5. 13. befonders 16, 18. Pue. 4, 40. 5, 13. 6, 19. 8, 44 ff. 13, 13 u. f. m. angeführten Thatfachen. Wir glauben übrigens nicht zu irren, wenn wir an-nehmen, daß der Verfaffer von Dr. II. zu diefer widergeschichtlichen Behauptung durch die willfürliche Boraussegung bingetrieben worden, welche bei ihm (G. 294 und 295) ju Lage triff. Er will nämlich (er muß, wie alle ftrengen romifchen Ratholiten) die burch handeauflegung (auch von Dichtfatholiten) bewirften (fogenannt magnetischen) Seilungen bochftens nur als etwas "Unimalifches" gelten laffen, bie aber in feiner Beziehung mit bem beiligen Geifte fteben tonnen, welcher angeblich nur in ber rom. - fathol. Rirche, und, in Diefer, nur burch feine ermablten Organe, die ordinirten Rlerifer, wirffan fenn foll.

d) Das Brevier, d. h. das allgemeine Gebetbuch ber Geifflichen, welches Rr. I. (S. 106 f.) ,, ein Machwert des Aberglaubens und der Barbarei, ",, ein Pasquill auf die chriftliche Religion" nennt, enthält, felbst nach Rr. II. 165,

\*) Erfter Band, Frankfurt, 1826. 3weiter Band, Gottingen, 1827.

"allerdings vieles der Verbefferung Bedürftige," und daraus, daß der Bfr. von Nr. II. fich "oft an feinem Juhalt erbaut," will er nicht gefolgert wiffen, daß es nicht "eine gründliche Reform verdiene und fordere, und dann für Nonnen nicht in die Landesforache zu übersehen sey. Beides fen vielmehr höchst wünschenwerth." Wir erinnern, daß, dem Tribentinnm zufolge, auch das Brevier vorzuschreiben, der pabstlichen Autorität überlaffen worden ist.

e) Auch von den vielen Gebet= und Andachtsbuchern des Boltes (der Laien), in welchen nach (I. 141) "die ichandlichsten Lügen, die allerwidrigsten Begriffe von Gott \*), der Religion, der Ingend, den Pflichten, der Verebrung der Seiligen und dem prastischen Christenthum enthalten sind," wird von Nr. II. (187) eingeräumt: daß "die meisten durch beffere erfest werden möchten!" Db jedoch das "Beffere" wirt= lich auf gute Gebetbucher zurüctweisen könne, geigt sich in Nr. II. S. 196, wo "viele" Gebetbucher als "hoch ft ta= veluswerth" und als "Niederlagen craffer Superstition" bezeichnet werden.

Manche dürften nun zwar meinen, bei der immer steigenben Thätigkeit der Bibelgefellschaften sepen bereits auch in Schlessten so viele neue Testamente in Umlauf, daß hierdurch die nachtheiligen Einwirfungen jener fanatissrenden Gebetbücher paralysirt würden. Indessen hatte es für den Bischof von Breslau nicht des fulminirenden Umlaufsschreidens des jesigen Pahstes (vom 3. Mai 1824) gegen jene Bereine bedurft; denn schon durch ein bischoft. Nefeript vom 22. Jan. 1822 war der schlessische Clerus angewiesen, die etwa von Bibelgesellschaften ven Katholiten angebotenen Bibeln zu remittiren; daher benn noch im vorigen Jahre Hr. Pfarrer Härtel \*\*) berichten konnte: daß "unter den Katholiten Schlessens zausenbe von Schultindern die Bibel nicht kennen, Tausende von Familien sie nicht bestigen, und er sich getraue, kathol. Dörfer anzuges ben, in denen auch nicht Eine Bibel, nicht einmal ein neues Testament zu finden spel."

f) Vom faganer Katechismus, welcher nach I. 133, "in ber breslaner Didces vorgeschrieben ift," wird ebenfalls von Rr. II. (S. 187) zugegeben, daß er durch einen befferen er= fest werden möchte, und felbst das britte heft "von der fa= thol. Kirche" (herausg. vom Pfarrer v. Dittersdorf, 1827)

\*) In der lauretanischen Litanei wird Maria "bie Mutter des Erichaf= ferst" genannt (1. 379).

\*\*) S. fliegenbe Blåtter zum heil ber chrift: tathol. Rir: de Schlesiens; berausg. von einem evangel. Geiftlichen, bem Pfarrer hartel zu Karofchty; erstes heft. S. 21. gablt einen "tuchtigen Ratechismus" zu feinen Defideraten. Benn freilich Nr. I. (G. 133, 134) befonders rügt, daß jenes Schulbuch burch feine icholaftifchen Definitionen und feine Legren von der Dreieinigkeit, Erlöfung, Erbfunde u. f. w. die Religion zur bloßen Gedachtnißfache mache, baß es bas prate tifche Christenthum vernachläffige u. f. w., fo ift bies ein Ladely ber die übermeiften rom. = tathol. Ratechismen trifft. 2Bente er fogar (G. 134) fich daruber formalifirt, daß der Glaubt barin befinirt werde als ,,ein Licht, eine Gnade Gottes, vermöge welcher wir Ulles für wahr halten, was Gott geoffenbart und feine Rirche uns ju glauben vorgestellt hat," fo proteffirt er hierdurch gegen die Grundlage ver the tholifchen Rirche, wie fie im romifchen, im tanififchen; wie in jedem von Rom genehmigten Ratechismus fich ausgesprochen findet und finden muß. Indeffen genugt als lerbings, um den faganer Ratechismus uberhaupt, wir mochtin fast fagen, als polizeiwidrig zu charafterifiren, daß barin (nach I. 135) aus dem heiligen Bafilius erwiefen wird, fimttgehn Mal S... rei getrieben, fen 70, wer funf Morothaten 184 gangen, 100 Jahre Buße zu thun schuldig. " 1995 B.

#### E. Charatteriftit ber romifch-tatholifchen Rterife and Laien Ochlefiens. . . . .

a) Es tounte fast überfluffig fcheinen, noch befonders bor bem Juftand der intellectuellen, moralifchen und religidfen Bil dung der schlesischen Ratholiten zu fprechen. Gind die Function nen der Raplane und Pfarrer im Allgemeinen fchlecht remtines rirt, legt der Colibat dem fraftigen Lebensalter oft nuBiofe' Rampfe auf, zeigt ein durftiges Emeritenhaus nur ein trautiges Ende vertummerter Lebenstage, fo werden von den Dei fchen, wie fie einmal find, nur wenige aus. Edelmuch, wie meisten nur aus Roth, fich zum geiftlichen Stande bestimmen. Sind diefemnach die Bildungsmittel der funftigen Rieriter biefs tig, ift auch die Anstalt ju ihrer Ausbildung mangelhaft, nos thigen geborige Vorprufungen und Concurfe \*) die Canbibaten nicht zu Erganzung jener Mangel durch felbsteigene Urbeit, ift tann fchon vorab von der Mehrzahl ber angestellten Geiftlichen auch nur nothdurftige Bildung erwartet werden. Befteht baim ferner die hauptgrundlage des firchlichen Glaubens in bei Unterwerfung des felbftthatigen Dentens unter bie amtlich zu glauben, d. h. mundlich zu bekennen gebo-

<sup>\*)</sup> Seit Erscheinung von Rr. I. sind durch eine fürstbischliche Currende Concursprufungen fur bie Pfarreien bifchoflicher Collation ange ordnet worden.

tene Ueberlieferung, besteht ber hauptartitel ber Disciplin in burchgreifendem Geborfam unter einen, für untrug= lich zu haltenden Souverain; ift überhaupt alfo die auferliche Uebereinftimmung und Bereinigung mit Rom die hauptfache; bestehen die wefentlichten Runctionen ber Beifflichen in Ceremonien und Biederholung unberftanbener Formeln; wird bei den gottesdienftlichen Sandlungen Die hauptwirtfamteit in die mysteriofe Gewalt eines myfteries bevorzugten Standes gefest: bann ift es faft unaus= bleiblich, baß die Mitglieder eben Diefes Standes wiffenschaftli= che Beschäftigungen nicht blos fur überfluffig, fondern felbft fur glaubensgefährlich halten, und daß fie, (wie Fabritarbeiter), von ihrem amtlichen Dechanismus und Brevierbeten am liebften ju zeitlichen Bergnügungen übergeben. Sierdurch wird bann allmalig Die Energie Des Geiftes abgeftumpit, Die Dacht ber Ginnlichfeit vergrößert und fo bie Geele julest, waffenlos gegen Berfuchungen, jur Uebertretung des Colibats, welcher ohnehin, wie jede gewaltsame Trennung von der natur für einander beftimmter Elemente, Die Geschiedenen um fo gewaltfamer wieder ju einander hinzicht, je mehr bas Willfurliche oder Unnute folcher Scheidung jur Vorstellung tommt, je weniger Erfas für Diefelbe geboten ift. Eine folche Uebertretung aber, als Ber-letzung eines heiligen Gelobniffes, zerbricht dann, bei befferen Maturen, den inneren Frieden und die Gemuthoftarte, die bem Seelforger unentbehrlich ift, bei gemeineren Denfchen Die Scham und Schen, die fie noch außerlich in den Schranten bes Begie= menden guruchhielten. Wir übergeben alle übrigen fo laut und fo viel beklagten furchtbaren Folgen des Rirchengefetses, welches unmenfchlich, unchrifflich und widerrechtlich, noch unerfahrenen Menfchen als Bedingung zum Eintritt in eineu, burch feine erhabene Bestimmung, fo angiebenden Stand eine Berpflichtung auferlegt, welche fie fur ihr Leben lang bes Gebrauches ihrer rechtmaßigen Freiheit beraubt, und fie zur (bewußtlofen) Bermeffenbeit anhalt, fich in ei= ner Beziehung für impeccabel, und nach einer Seite bin für nuüberwindlich ju erflären, nach welcher fie weder die Starte des Angriffes, noch die Kraft des Biderftandes jum Boraus ermeffen tonnen. Wir fragen nur noch, ob nicht bie Rirchengeschichte und noch jest ber Zuftand unvermischt fatholifcher Lander unwidersprechlich zeigen, welchen verberblichen Gin= fluß jenes Gefetz auf den fathol. Clerus ausgeubt habe und noch immer ausüben muffe, fo lange ber Priefter nicht wirflich durch die Beibe mit unverbruchlicher Seelenftarte uber Die menfchliche Gebrechlichfeit erhoben wird?

b) 2Bas aber laßt fich, unter folchen Borausfehungen, iberhaupt genommen vom romifch = tatholifchen

Elerus erwarten? hierauf geben uns jeut noch Spanien und Portugal, ber großte Theil von Irland und Italien, und bie meiften blos tatholifchen Dorfer ber übrigen Könder, mehr als zureichende Antwort. - Bas ift anderfeits von ben Laien zu erwarten, wenn ihre auserwählten Vorstände, wie z. B. in Spanien \*), zum großen Theil mit geheucheltem fanatismus einen geheimen Unglauben, mit ascetischen Geboten einen fchwelgerifchen Lebenswandel, mit unbefchranfter Unteris tat und Arroganz die größte Geiftesbeschranktheit verbinden? --Bas ift endlich von der tatbolischen Bevolterung Ochlesiens ju erwarten, welche zwar jum Theil mit anderen Confeffionen vermifcht, jum Theil aber, und namentlich in ben armeren Begenden, fich felbft überlaffen ift, welche zugeftandener Deife in ihren tirchlichen Einrichtungen, ihren gottesbienftlichen Sand-lungen, Gebrauchen, Ritualen, Gebet -, Erbauungs - und Lipbuchern noch fo viel der geiftigen und moralischen Ausbildung Sinderliches fefthält, noch fo eng an die antiquirte, unreformirte romifche Mufter - und Deifterfirche fich anfchliefit? ::Es tonnte, wie wir Eingangs Diefer Betrachtung bemertten, überftuffig fcheinen, noch befonders auf Die Bemertungen einguge ben, welche in den angezeigten Schriften gegen und fur ben Bildungejuftand ber fchlefifchen Satholiten enthalten find. Im jeboch bas Urtheil über Diefelben ju erleichtern, enlauben mir uns noch Folgendes zu bemerten: NY STAR 14

1) Durchaus ju unterscheiden sind die Orte, welche blot von Rathalifen, von denen, die auch von anderen Confessionn bewohnt werden, die größeren Stadte von den Fieden and Dorfern, die böheren, bemittelten Stande von den Armenen, endlich die beutschen Bevölterungen von den flavischen, so bei eine Stufenletter anzurchmen ift, welche in die mittelalberlicht Parbgrei und Unsittlichkeit der unvermischten, flavischen, fatholischen Portbewohner fich einsent, und so alimilig aufsteigt bis zu einzelnen fehr gebildeten, wesentlich mentstantischen, nur außerlich fatholischen Bewohnern der größeren, gemischten, beutschen Stadte.

2) Durch diefe Unterscheidung und Stufenleiter wird dn grelle Widerspruch erklärbar, in welchem die verschiedenen hies über gewechschten Schriften gegen einander stehen, indem mus bei ihnen wahl auf beiden Seiten Einiges, aber doch keines wegs Ulles dem blosen Partheigeist zuschreiben tann. Spricht baber Nr. I. (S. 40) von "einer Menge von Seelforgern, die ihre Pflichten in ihrem ganzen Umfange erfüllen," dann aber (S. 41) von der "großen Menge der übrigen, die nichts

<sup>\*)</sup> Bi dle Schriften von Blanco Bhite, die Mémoires von Girar bin u. f w.

fenen als Rarifaturen ihres Berufes," findet bagegen Dr. II. (G. 78) Diefes Lestere , weit übertrieben"; und icheint ber Furftbifchof ( De. 111. G. 13) gufrieben mit ,, bei weitem bem großten Theile," feines ,,ehrwürdigen Diocefanclerus," fo ift bier wohl leicht die richtige Diagonale ju gieben. Dimmt man biergu, daß die eingelnen, von Dr. I. gur Charafteriftit bes fchlefifchen Clerus angeführten, bochft betrübenden Ihattachen von feinen Gegnern nicht widerlegt worden, daß eben fo bie "freimuthigen Meußerungen über ben fittl. und firchl. Buftand Dberfchlefiens" 2c. \*) und bie, jur Bertheidigung ihres Berf. erfchienene "oberfchlefifche Finfternis" (8. Dreslau 1827) von ihren Gegnern nur in wenigen Dunften ber Uebertreibung überwiefen werden tonnten, baß andererfeits Die reformatorifche Bittfcbrift (vom 2. Nov. 1826) von niederfchlefifchen Geiftlichen ausgegangen, daß icon viele Geiftliche, felbit gegen wiederholte Danbate bes Doms, zwechnäßige Menderungen im Gottesbienft baben eintreten laffen (I. 355 ff.), baß gerade unter ben Klerifern ber Stabte, ben Ergprieftern und Pfarrern, fich ,,eine bedeutende Amabl" von Freimaurern findet (I. 95), dann wird man eine richtige Borftellung gewinnen von jener Stufenleiter, die aufangt bei jenen flavifchen Landgeiftlichen, welche "nur burftig Deutsch lefen und fchreiben tonnen," ,in der Rirche bie Bucht mit Kantichu oder Dchfengiemer handhaben, ",,fur bas Begrabnis eines armfeligen Bauern oft 20 bis 30 Thir. for= bern / und in fimlicher Genuffncht mit den Laien wetteifern \*\*), welche Stufenleiter aber ausläuft in jene geiftlichen Schriftfteller, welche, wie 3. B. der Berf. von Dr. I., noch weit weniger fatholifd find als die toleranteffen Supernaturaliften muter den Sprotestantemmi aid m achlaut

3) hierdurch erflärt sich dann auch der Widerspruch, in weichen, (nach Nr. II. 227) der Verf. von Nr. L zu verfallen schemt, indem er einmal das schleftsche (Laien=) Volt schlidere als "in Dummheit und Aberglanden versunten," "als lasterhaft und froctamm u. f. w.," dann aber, wo er behaupte, das "Volt wünsche allgemein und laut eine Neuderung im Gottesdienst," versichere: "es habe zum gros fien Theil einen undefangenen Verstand, einen offenen Ginn und ein empfäugliches herz, und zeige gar oft einen hellen Blick und gefundes Urtheil." Offendar nämlich ift die Etufenleiter der Laien noch größer als die der Klerifer.

\*) Breslau, im Verlage von Gruson und Comp, 43 S. (Dem Vorwort zufolge bestimmt, balb nach bem 1817 gefeierten Reformationsfeste zu erscheinen.)

\*\*) Freimuthige Meußerungen G. 17 - 21.

des Gebets und abgottische Marienverehrung erhalten und be gunftigt werden muffen, erweift fich in Ochleffen ause in Oppnien, Italien und neuerdings wieder in Frantreich.

### D. Sirchliche Ritual-, Undachte= und Lehrbuchere

a) Die firchlichen Formeln bei Ubhaltung bes Gottesbienftes und bei Ausspendung ber Sacramente und Garramentalien (Miffale und Nituale) find alle in einer tobten, der Uebergahl ber Laien unverständlichen Sprache geschrieben, und hierdurch ber lebendigen Theilnahme ber Laien entzogen \*), für bas Bewußtjeyn ber Deiften jur gleichgultigen Formali tåt oder zn heidnischer Zauberformei geworden. Mr. II. meint zwar (G. 220), "die fremde Sprache sey wohl mehr ge-eignet, die Heiligkeit (1) der Handlung in den Augen des Bolkes zn erhöhen;" indessen ist ihr Gebrauch offenbar dem Geffte des Christenthums, den ansdrücklichen Lehren des Apo-ftels Panlas (1 Cor. 14) und der allgemeinen firchlichen Defervang ber fieben erften Jahrhunderte jumiber; Die Biebereinfahrung ber Landesfprache aber wird feit dem Unfange Des feche gebnten, und befonders feit dem letten Biertel bes porigen 3abtbunderts immer allgemeiner und bringender gefordert.

Db hierburch, wie Rr. II. (222) befürchtet, nicht "hinter-ber auch ber Ratholicismus in fo viele Zweige zerfalle," als die Liturgie in Zungen, ob alfo "bas Band ber Eintheit, welches alle Rirchen an die römifthe fesselt, nicht burch Bie-bereinführung ber Landessprachen gerriffen werde?" auf die Fragen ift nur dies ju erwiedern : das allerdings zwar der Ratholicismus burch bie fleinfte Abweichung von ber romifchen Mufterfirche bebroht wird, eben weil bie Ein beit nicht meht gefest wird in driffliche Liebe und in Uebereinfimmung blos im Rothwendigften, fondern in außerliche burchgreifende Unterwerfung unter Rom und romifche Gefesgebung; bag aber gerade baburch bie Opannung gegen Rom und die Ablofung ber Lochterfirchen von ber Dutterfirche immer bringender bervorgerufen wird, je beharrlicher und grundlofer diefe lettere ihre alterliche Autorität und Deifterschaft behaupten will gegen die gegründeten Dunfche und Forberungen ber mundig geworbenen Lochter.

Deffen ungeachtet muß jugegeben werben: 1) bag bas Tribentinum (Git. 22 Can. 9 von ber Deffe) benjenigen anathematifirt, ber fagt: "bie Deffe muffe nut in ber Lanbes-fprache gefeiert werben. 4 2) Das ebenbafelbft (Gis. 25 4 2) Das ebendafelbst (Sig. 25

· infe Bate, & Bert. - Light - --\*) Bgl, bie Lubinger Quartalfdrift. 1823. 3weites heft. €. 293 ff. de minere Marsiante, A serador autoria

stops integr

Beschl.) dem "Urtheil und der Antorität" ves Pabstes die Ausgabe des Meßbuches zugewiesen wird. 3) Daß die Bestimmungen des Tridentimmus so lange firchengesetzliche Kraft haben, die die fatholische Kirche in Uebereinstimmung mit Rom Abanderungen darin getroffen (II. 221). 4) Daß zur Wirkfamkeit der Sacramente und des Meßopfers das Verstehen der dabei gebrauchten Formeln gar nicht nordwendig ist (1.225). 5) Daß auch Inden und andere Bölfer in einer Oprache Gottesdienst halten, die nicht alle Theiluehmer verstehen, dagegen der Gebrauch der Landessprache den fatholischen Gottesdienst batten zum Geschrache den fatholischen Gentesdienst der Antholiken zum Geschlichen würde (1.232, 237). 6) Daß gar Manches in den tirchlichen Formeln den heutigen Katholiken zum Gespött werden könnte, wenn es in der Landessprache vorgetragen würde (I. 233). Endlich 7) daß ein Meßpriefter doch nicht wohl in der ganzen Kirche verstanden werden könnte, die fremde Sprache dagegen den beiwohnenden Gläubigen nicht in feinem Privatgebete stört (I. 234. und II. 219). — Daher muß es wohl auch hier, wie bei allen übrigen röm.=fathol. Institutionen, heißen: sit, ut est, aut non sit !...

b) Daß bas De fbuch (Missale) ,,ein reichhaltiges Das gagin bes Aberglaubens und des religiofen Afterdienftes" fen, daß es Deffen enthalte, "die fich auf historische Irrthumer oder gar auf lugenhafte Machrichten grunden, " wie 3. B. Die Deffe imm Bergen Jefu, die von ber BerfeBung des Saufes, worin Jefus und Maria gewohnt u. a. m.; daß die einzelnen Theile ber Deffe nicht in gehöriger Berbindung mit einander, und mehrere berfelben theils gang unpaffend, theils undprifflich, nud, wie das Staffelgebet, das Confiteor und Eredo, erft nach dem eilften Jahrhunderte eingeschoben worden, dies ift von Nr. I. (S. 244 ff.) erwiefen, und burch die geistreiche Deu-tung, die Nr. II. (S. 229 - 241) dem Meßcauon gegeben, tung, auf feine Beife widerlegt. Auch findet diefe Deutung fich in feinem allgemein recipirten Gebetbuch, und wird überdies von Dr. II. burd bie Bemerfung (G. 241) überfluffig gemacht, bag es "darauf nicht ankommt, ob Jedermann biefen Ginn vollftan-big faffe, ob der gemeine Mann damit nicht vielleicht einen gang verfehrten Ginn verbindet. Die Burde und Seis ligteit der handlung wird dadurch nicht verändert." -Erwähnung verdient etwa noch bier, daß unter benen vom Pabit und ber Congregatio saer. rit. genehmigten Meffen auch eine auf Gregor VII. und eine auf Dius V. fich findet, und bag in ber Deffe ber unfchulbigen Rinder Gott aufgeforbert wird, "baß Bofe feinen Feinden mit Bofem, und gwar fiebenfach, au vergelten." (I. 252, 262, pal. 11. 243.) c) Bom Ritual ber breslauer Dibceje giebt auch bie

16

(fath.) theologische Quartalschrift (1826. C. 516) zu, daß es malle Mängel der alten fathe Ritualenhohe, und dazu noch einige weiter, "wozu eben dort die Benefing auf die Nachtmahlsbulle (welche alle Nichtfatholiken verdammet), die Absolution gestorbener Ercommunieiter (durch Schlagen des Leichnams oder des Grabes [vorboretur])\*), der Wettenkegen u. a. m. gerechnet werden.

Bon Nr. I. wird dann noch vieles Einzelne aus fenm Ritual angeführt und als haarstraubender Aberglanbe beflagt, wovon wir nur das hervorspringendste hier erwähnen wollan.

1) Im Laufritus heiße es: "darum, vermakrditer Leufel, erfenne dein Urtheil und gieb die Ehre dem mahren Gott 2c.; ich beschwöre dich, du unreiner Geist, daß du meicheft von diesem Geschöpfe Gottes 2c." (L. 304).

2) Von der Firmung stehe nichts im Ritual, weil für Ansspendung "den sogenannten gemeinen Priestern unterspat" (I. 306), daher die dem Bischof vorbehaltene Firmung durch das Zusammenströmen oft mehrerer Lausende von Firmelurgenzu einer leeren Ceremonie geworden ist, bei welcher oft "son ärgeliche Scenen" sich ereignen (307).

3) In der Abtheilung von der Beichte habe bas Mityal bie pabstlichen Refervatfälle ans der Nachtmahlsbulle als, webtig i rend (sic) für den Kleriker aufgenommen" (298). URei der wirklichen Beichte bestehe die Thätigkeit der meisten Enstein chen nur im Herfagen der vorgeschriebenen lateinischen Farmeln und darin, daß sie die Beichtlinge als Strafe "eine Lungahl von Vaterunsern und Ave Marien beten lassen" (309-1.321),

4) Auch lehre die Agende noch: daß "wer den Mannen Jesu oder Maria ehrerbietig nenne, 20 Lage, wer die lauretenische Litanei bete, 200 Lage Ablaß erhalte", und dergleichen mehr (322).

5) Bei der Trauung ichreibe das Nitual den Schmur vor: "fo mahr mir Gott helfe, bie ohne Erbfunde empfangene Mutter Gottes 2c." (323), und nur wenn eine Trauungsrede bestellt und bezahlt werde, wurden die Brautleute auf die Burde und Pflichten des Cheftandes aufmerkfam gemacht (322).

6) Der für die letste Delung, von G. 257 — 302 die Rituals, vorgeschriebene "Mischmasch von Gebeten, Refponsorien, Versiteln, Litaneien, Bibelstellen und Evangeliensticken" entspreche keiner der Forderungen, welche die Religion für die fen Act an die Liturgie stelle (330).

7) Aus ben Benebictionen des Rituals wird. uig. angeführt: aus der Galg= and Bafferweihe: "demithu werdeft beschwornes Baffer, um ju vertreiben alle Gewalt des

\*) S. Rituale Vratisl. ed. 1794. P. I. p. 120.

bofen Reindes, und ibn felbft fammt feinen abgefallenen Engeln gu vertilgen burch bie Rraft Jefu Chrifti" (I. 333). In der Bafferweihe in der Bigilie von Epiphania beißt es: "Ich blaje bich an, bu gange Legion bes Gatans," und: "damit, wo bu (Baffer) angesprift wirft, bas heer ber Engel ber= absteige." Diefes Baffer wird nach und nach 77mal betreugt (336, 337). Bei ber Safer = und Rreibeweihe fen im Ri= tual auf die Constitution Benedicts XIII. verwiefen, welche ben Glaubigen, Die ber Segnung ber Rreide beimohnen, 100 Jage Ublaß gewähre (335). Que bem Pontificale rom. wird bei biefer Gelegenheit aus ben Formeln ber Glocfenweihe angeführt: "bamit diefes Gefaß zu jeder Beit, wenn es tont, alle Kraft Der Dachfteller, die Phantasmata, Sturm, Blit, Donner, hagel - weichen" (339). Ueberhaupt aber wird, in Beziehung auf die fatholifchen Eporcismen und Beihungen (I. 349, 350), auf die (von II. nicht in Abrede gestellten) Thatfachen aufmertfam gemacht, daß bie, je= nen Formeln ju Grunde liegende, " Leufelslehre" bei bem großen haufen "Aberglauben, Furcht, manchmal Bergweiflung" bewirke, daß fie die "verderblichften Begriffe von ben mit ber Bute und Beisheit Gottes unvereinbaren Einwirfungen bes Deufels auf Die Scelen und Leiber ber Denfchen" verbreite; ja Daß "der gemeine Ratholif felbit feine Gunden und feine Laffer dem Teufel auf die Nechnung fchreibe." Endlich heißt es (1. 350): "man fage nicht, aller der Unfinn, der in den Benedictionen ftedt, fen nicht Lehre ber Rirche. Freilich ift es nicht Lehre ber fatholifchen Rirche, wie fie fenn follte, aber Die Sierarchie, welche allen Diefen Unfinn in ihre Berordnungen und in offentlich (amtlich?) vorgeschriebene Bebete aufgenommen bat, bleibt boch im vollften Daage verantwortlich."

Der Ref. muß in Beziehung auf Diefe, wie auf alle ahn= lichen Behauptungen, auf feine Schrift: "was beißt ros mifch=fatholifche Rirche?" (Altenburg, Lit. Compt. 1828) verweifen, worin er dargethan ju haben glaubt, baß, wenn von Lebre, Glaube, Disciplin ber rom. - fathol. Rirche Die Rebe ift, unter Rirche fchlechthin nur die hierarchie, und in diefer vorzugeweife ber allein unverantwortliche Cou= verain berfelben, Der fogenannte Stellvertreter Chrifti, ju ver= fteben fen. Daß aber bas gange Gebaude ber rom. = tath. Rir= che vor Allem auf der Klerofratie, b. b. auf der gottli= chen Dacht der Priefter, und Diefe auf der (allerdings neutestamentlichen) Lehre von den Teufeln und auf ber (fir= chenväterlichen) Lehre von ber Solle beruhe, mithin auch ein Ungriff auf Dieje Lehren ein Angriff auf jene fen, Dies ift bis jest burch feine Rritif bes Wertes ,, uber allein feligma= 16 #

chende Rirche \*)" als unrichtig erwiesen worden. Db dann die Teufel im Baffer, im Sturm oder im Laufling beschworen, ob fie durch 3 oder durch 77 Befreuzungen ausgetrieben, ob das bewußtlofe Rind erorcifirt, ber unverftanbige Rnabe confirmirt, ber gebantenlofe Litaneienbeter mit 26laß beschenkt, oder ber Leichnam des Ercommunicirten defchlagen wird, dies und alles Uehuliche ift unantaftbar, fo lauge Die Grundprincipien, aus denen es hervorgegangen, noch in voller Anerkennung stehen.

hinsichtlich der Segnungen haben wir dann nur poch in bemerten, daß Dr. I. in feinen blos verneinenden Declama. tionen gegen dieselbe ein volliges Bertennen der Matur, wie ber Beschichte, ju Lage gelegt und eine argerliche Gereiztheit gezeigt bat, womit zuweilen eitle Beschranttheit dasjenige verwirft, mas ihre Faffungofraft übersteigt und fie nothigen tonnte, ihre Befchranttheit einzugestehen. Dagegen bat, Dr. II. in feiner emphatischen Apologie der Benedictionen (G. 292 - 297 u. a. a. D.) zwar Bieles zur Burdigung des Positiven in ihnen beigebracht, Diefes Biele aber weder geordnet, noch in burchgangige Uebereinftimmung unter einander ju fegen gewußt. Auch ftebt mit den neutestamentlichen Ueberlieferungen in Widerfpruch, daß Chriftus die Kraft der Beihungen und Segnungen mallein und ausschließlich auf das Gebet und auf unbedingtes Bertrauen ju Gott" (II. 293) gegründet habe, und vermeis fen wir deshalb nicht blos auf die Briefe und die Geschichte ber Apostel, fondern auch auf die Matth. 8, 3. 15. 9, 29. 17. 18. 19, 13. 20, 34. Marc. 6, 5. 13. befonders 16, 18. Luc. 4, 40. 5, 13. 6, 19. 8, 44 ff. 13, 13 u. f. w. angeführten That fachen. Bir glauben ubrigens nicht zu irren, wenn wir an-nehmen, daß der Verfaffer von Dr. II. zu diefer widergeschichtlichen Behauptung durch die willfurliche Borausfegung binge trieben worden, welche bei ihm (G. 294 und 295) ju Lage triff. Er will namlich (er muß, wie alle ftrengen romifchen Ratholiten) die durch Sandeauflegung (auch von Richtfatheliten) bewirften (fogenannt magnetischen) Seilungen bochftens nur als etwas "Unimalifches" gelten laffen, Die aber in feiner Beziehung mit dem beiligen Geifte fteben tonnen, welcher angeblich nur in der rom. - tathol. Rirche, und, in diefer, nur burch feine ermählten Drgane, die ordinirten Rlerifer, wirtfan fenn foll.

d) Das Brevier, d. h. das allgemeine Gebetbuch ber Geifflichen, welches Rr. I. (S. 106 f.) ,, ein Machwert des Aberglaubens und der Barbarei, " ,,ein Pasquill auf die chriftliche Religion" nennt, enthält, felbft nach Rr. II. 165,

\*) Erfter Band, Frankfurt, 1826. 3weiter Band, Gottingen, 1827.

"allerdings vieles der Verbefferung Bedürftige," und daraus, daß der Bfr. von Nr. II. sich "oft an feinem Inhalt erbaut," will er nicht gefolgert wiffen, daß es nicht "eine grundliche Reform verdiene und fordere, und dann für Ronnen nicht in die Landessprache zu übersethen sey. Beides fen vielmehr höchst wunschenwerth." Wir erinnern, daß, dem Tribentimm zufolge, auch das Brevier vorzuschreiben, der pabstlichen Antorität überlaffen worden ist.

e) Anch von den vielen Gebet= und Andachtsbuchern des Volkes (der Laien), in welchen nach (l. 141) "die ichandlichsten Lügen, die allerwidrigsten Begriffe von Gott \*), der Neligion, der Ingend, den Pflichten, der Verehrung der Seiligen und dem prastischen Christenthum enthalten sind," wied von Nr. II. (187) eingeräumt: daß "die meisten durch beffere erfest werden möchten!" Db jedoch das "Beffere" wirklich auf gute Gebetbucher zurüchweisen könne, geiat sich in Nr. II. S. 196, wo "viele" Gebetbucher als "höchst tavelnswerth" und als " Miederlagen craffer Superstition" bezeichnet werden.

Manche dürften nun zwar meinen, bei der immer steigenben Thätigkeit der Bibelgefellschaften seyen bereits auch in Schlessten so viele neue Testamente in Umlauf, daß hierdurch die nachtheiligen Einwirfungen jener fanatistienden Gebetbücher parahyster würden. Indessen hatte es für den Bischof von Breslau nicht des fulminirenden Umlaufsschreibens des jesigen Pabstes (vom 3. Mai 1824) gegen jene Bereine bedurft; denn schon durch ein bischöft. Rescript vom 22. Jan. 1822 war der ichlestische Elerus angewiesen, die etwa von Bibelgesellschaften von worigen Jahre Her St. Pfarrer Häufens Tausender von Schultlichen die Bibel nicht kennen, Tausende von Schultlichen die Bibel nicht kennen, Tausende von Schultlichen von die Bibel nicht kennen, Tausende von Familien sie nicht besitzen, und er sich getraue, kathol. Dörfer anzuge= ben, in denen auch nicht Eine Bibel, nicht einmal ein neues Testament jn finden sey."

f) Bom faganer Katechismus, welcher nach I. 133, ,,in ber breslauer Didces vorgeschrieben ift," wird ebenfalls von Rr. II. (S. 187) zugegeben, daß er durch einen befferen er= fest werden mochte, und felbst das britte heft ,,von der fa= thol. Kirche" (herausg. vom Pfarrer v. Dittersdorf, 1827)

\*) In der lauretanischen Litanei wird Maria "die Mutter des Erschaffers" genannt (1. 379).

\*\*) S. fliegende Blåtter jum heil ber chrift-tathol. Rirde Schlesiens; berausg. von einem evangel. Geiftlichen, bem Pfarrer hartel ju Karofden; erftes heft. S. 21. Elerus erwarten? hierauf geben ung jest noch Spanien und Portugal, der gebßte Theil von Irland und Italien, und bie meisten blos tatholischen Dorfen ber übrigen Lönder, mehr als zureichende Antwort. - Bas ift anderfeits von ber Laien zu erwarten, wenn ihre auserwählten Vorstände, wie z. B. in Spanien \*), zum großen Theil mit geheucheltem Fanatismus einen geheimen Unglauben, mit ascetischen Geboten einen fcmelgerischen Lebenswandel, mit unbefchrantter Autmitat und Arroganz die größte Geiftesbeschräuftheit verbinden? ---2Bas ift endlich von ber tatholifchen Bevolterung Schlefiens ju erwarten, welche zwar jum Theil mit anderen Confeffionen vermifcht, jum Theil aber, und namentlich in ben armeren Begenden, fich felbft überlaffen ift, welche zugeftandener Beife in ihren furchlichen Einrichtungen, ihren gottesbienftlichen Sand-lungen, Gebrauchen, Ritnalen, Gebet -, Erbauungs - und Erbe buchern noch fo viel der geiftigen und moralifchen Ausbildung Binderliches festhält, noch fo eng an die antiquirte, unreformirte romifche Duffer = und Deifterfirche fich anfchliefte? ::Et tonnte, wie wir Eingangs diefer Betrachtung bemertten, überfining fcheinen, noch befonders auf Die Bemertungen einquat ben', welche in den angezeigten Ochriften gegen und fur ben Bildungsjuffand ber fdlefifchen Ratholiten enthalten find. Im jeboch bas Urtheil über Diefelben ju erleichtern, enlauben mir uns noch Folgendes ju bemerten ; man and a chine 1) Durchaus ju unterfcheiden find die Orten welche bies von Ratholiten, von benen, die auch von anderen Confeffionen

bewohnt werden, bie größeren Stabte von den Fieden and Dorfern, die größeren Stabte von den Fieden and Dorfern, die höheren, bemittelten Stabte von den fieden and Dorfern, die höheren, bemittelten Stabte von den drmitten, endlich bie beutichen Bevölkerungen von den flavischen, fo bei eine Stufenletter anzurehmen ift, welche in die mittelalbevlicht Barbarei und Unfittlichteit der unvermisch ben, flavischen, tatbolischen Dortbewohner fich einfentt, und fa allinde lig auffeigt bis zu einzelnen febr gebildeten, wefentlich mente fantischen, nur angerlich fatbolischen Bewohnern ber großte ren, gemischen, beutichen Stabte.

2) Durch diefe Unterscheidung und Stufenleiter wird ber grelle Miderpruch erflärbar, in welchem die verschiedenen hins über gewechselten Schriften gegen einander fichen, indeni mus bei ihnen wohl auf beiden Seiten Einiges, aber boch teines wegs Alles dem bloßen Partheigeist zuschreiben kann. Spricht baber Rr. I. (S. 40) von "einer Menge von Seelforgern, die ihre Pflichten in ihrem gangen Umfange erfüllen," dann aber (S. 41) von der "großen Menge der übrigen, die nichts

<sup>\*) &</sup>amp; ble Schriften von Blanco 23 hite, bie Mémoires von Girar bin u. f w.

fenen als Rarifaturen ihres Berufes," findet bagegen Dr. II. (G. 78) Diefes Lestere "weit übertrieben"; und icheint ber Furftbifchof (Dr. III. G. 13) zufrieden mit "bei weitem Dem großten Theile," feines ,ehrmurdigen Diocefanclerus," fo ift bier wohl leicht die richtige Diagonale ju gieben. Mimmt man biergu, Daß die einzelnen, von Dr. I. jur Charafterifift bes fchlefifchen Clerus angeführten; bodoft betrübenden Thatfachen von feinen Gegnern nicht widerlegt worben, baß eben fo bie "freimuthigen Meußerungen über den fittl. und tirchl. Buftand Dberfchlefiens" zc. \*) und bie, jur Bertheidigung ihres Berf. erfchienene ,oberfchlefifche Finfternif" (8. Breslau 1827) von ihren Geguern nur in wenigen Punften ber Uebertreibung überwiefen werben tonnten, baß andererfeits Die reformatorifche Bittfcbrift (vom 2. Nov. 1826) von niederfchlefifchen Geiftlichen ausgegangen, daß icon viele Geiftliche, felbft gegen wiederholte Dandate bes Doms, queetmafige Menderungen im Gottesbienft baben eintreten laffen (I. 355 ff.), baß gerade unter ben Rleritern ber Stadte, ben Ersprieftern und Pfarrern, fich ,,eine bedeutenbe Angabl" von Freimanrern findet (1. 95), dann wird man eine vichtige Boeftellung gewinnen von jener Stufenleiter, die aufangt bei jenen flavifchen Landgeiftlichen, welche "nur burftig Deutsch lefen und fchreiben tonnen," ,in ber Rirche bie Bucht mit Kantichu ober Ochfenziemer handhaben, " "für bas Begrabnif eines armfeligen Bauern oft 20 bis 30 Thir. for= bern / und in funlicher Genußfucht mit ben Laien ibetteifern \*\*), welche Stufenleiter aber ansläuft in jene geiftlichen Schriftfteller, welche, wie 3. B. der Berf. von Dr. 1., noch weit weniger fatholifd find als die toleranteften Supernaturaliften unter den Dvoteftantenun ale nu achieut.

3) Hierdurch erklärt sich bann auch ber Widerspeuch, in welchen, (nach Nr. II: 227) der Verf. von Nr. I. zu verfallen scheint, indem er einmal das schlessische (Laien=) Volk schlerer als "in Dummheit und Uberglanden versunten," "als lasterhaft und stockomm u. f. w.," bann aber, wo er behanpte, das "Volk wünsche allgemein und laut eine Underung im Gottesdienst," versichere: "es habe zum groken Theil einen undefangenen Verstand, einen offenen Sinn und ein empfängliches Herz, und zeige gar oft einen hellen Blick und gefundes Urtheil." Offenbar nämlich ist Statenter der Laien noch größer als die der Klerifer.

\*) Breslau, im Verlage von Gruson und Comp. 43 S. (Dem Vorwort zufolge bestimmt, bald nach dem 1817 gefeierten Reformationsfesse zu erscheinen.)

\*\*) Freimuthige Meußerungen G. 17 - 21.

Giebt es, wie nicht in Ubrede zu ftellen, im polnischen Dberschlessen Geiftliche, wie die oben bezeichneten, giebt es dort Pfarreien von 8 bis 10 Dorfern, wo die Rinder, die überdies neun Monate lang zur hutung des Diebes gebraucht werden, eine Meile und mehr zur Schule zu geben haben, ' vereinigen fich Sutsbesieger und Juden, um die Trinkfucht der Bauern immer mehr und mehr ju fteigern, wird es dann, um diefe Sucht zu befriedigen, jur Sitte, daß felbft die Mitglieder der Familie fich einander bestehlen, wird nun vom Geistlichen das Bofe und Uchle den Einwirfungen des Teufels, das Gute und Angenchme der Vermittlung der Seiligen, die Erwerbung des ewigen beis les dem fleißigen Unboren der Meffe, der Beobachtung der Faften, den Ballfahrten, Ablaffen und der heiligenverehrung jugeschrieben \*), wie fern stehen dann folche barbarifirte Dorfbewohner von jenen gebildeten Stadtern, welche, wie Rr. L (S. 138) berichtet, "fur fich auf einfamem Pfade das heller lebendige Chriftenthum fuchen, daher unter ihnen, tros allon (sic!) Berboten und Berfluchungen, das Lefen ber beil. Schrift immer mehr junimmt, und die Stunden ber Andacht fast in allen Familien ju finden find? "----- 1

So viel geht jedenfalls aus allen, über die schlessische Rirde gemechfelten Schriften, aus ihrem reißenden Ubgange, aus dem fürstbischöflichen Umlaufsschreiben und den noch geltenden fürchlichen Buchern und Formeln, so viel geht mit Gewißheit aus ihnen herver, daß unter denen, welche noch den Namen von Katholiten in Schlessen welche noch den Namen big, achterbischer, welche noch, achtertir chylans für wahr annehmen, waschre Rirche ihnen durch ihr ren Geistlichen zu glauben gebietet, bis zu Solchen, welche vone, ja felbst mit Bewußtfeyn, nur dastenige annehmen, was ihnen beliebt, und was im besten Falle sich ihreft Bernunft, als zur Moralität hinführend, legitimiren tannek

V. Der vorhergehende Ubschnitt wird höffentlich zur Genuge dargethan haben, wie viele Mangel durch die angezeigten Schriften jur allgemeinen Kenntniß gebracht worden find, mas

\*) Ebend, passim. Auch Nr. I. fagt in feiner harten Rebeweifet "Bei dem gemeinen Katholiken ift Gott fast nichts, der Teufel und die heiligen regieren die Welt" (S. 394); und (S. 350): "Er steufel und vor, daß der Teufel auf der linten Seite unablässig feine Ruisfe anwende, um seinem Feinde, dem Schuegengel auf der rechten Seite, eine Rafe zu berhen, und den Menschen zu irgend einem Schelmstud zu verführen." Wergl. noch S. 132, 138, 160, 365 und 394.

1

:1

allerdings zu deren künftigen Ubstellung als nothwendig anzufehen ift. Es wird aber ebensowohl einleuchtend geworden sein, daß es sich hierbei im Srunde nicht sowohl um partielle Nectificationen des kirchlichen Wesens, als um eine totale eigentliche Reformation handle, indem nicht blos gegen diesen oder jenen localen Misbrauch, sondern fast durch gå ngig gegen acht=rom is ch=tathotische Lebre, Disciplin und Bebräuche, und zwar mit individuellem Raisonnement gegen die Autorität der Rirche augefämpft wird, wodurch auch die in Nr. III. (dem färstbischöftichen Umlaufsschreiben vom 18. Jan. 1827) herrschende Enträstung ertlärt und formell gerechtfertigt wird.

Es giebt fich Diefer Radicalismus befonders baburch ju ertennen, daß die Ubstellung aller fogenannten Difbranche nicht von bem Pabite, ber einzigen rechtmäßigen oberften Rirchenbeborde, erbeten ober erwartet wird, fondern bald (mit Freis berrn v. 2Beffenberg) von einem ju ernennenden bentichen Primas (I. 12), bald (mit Pereiva, Marcau. a. m.) von bem Bifchofe als "Mithierarch" des romifchen Bifchofs (1. 91 ff.), bald von Commiffionen aus Prieftern gufammengefest \*), bald jogar vom Staate (1. 93) ober vom "Rurfte ut (1. 403), und einem, felbft theilweis aus Detchet as tholiten benehenden, Rirchen- und Gdulrath (1.404). Daß aber nicht nur eine foldhe Unflehung bes weltlichen Urmes sur Ausrottung bes Bernanftwidrigen, fondern auch jede Protestation gegen die pabstliche Sonverainetat auf wölligem Digverfteben bes biftorifdysgegebenen Ratholicisinns berube, mib unvermeidlich jur Uuflofung ber rom.=fath. Rivche in Mational = und Diefer in unendlich viele Localfirchen binfubre, Dies glaubt Ref. in feinen Ochriften über Die romifch = tatholifche Rirche ermiefen und im Borbergebenden binlanglich ausgeführt au baben. Er findet fich bierin überdies in volltommener Uebereinftimmung mit bem "Ratholifen," welcher, im Julibeft 1827, (G. 75) beifällig aus einer Schrift des grn. Jul. Duller \*\*) anführt: "Wer bem Ratholicismus zumuthet, feine eigene Gefchichte ju vernichten, und in Lehre, Cultus und Berfaffung sur Einfachheit der urchriftlichen Rirche guruchgutebren, ber muthet ihm ju, fich felbit und feine gange Gigenthumlichfeit ju vernichten; benn eben baburch ift ber Ra= tholicismus Ratholicismus geworden, daß in ihm ber urchrift= liche Lopus in einer beftimmten Richtung entwickelt und

\*) Erfter Gieg bes Lichts ze. G. 38. 39.

\*\*) Bur Beurtheilung ber Schrift: Die katholische Kirche Schlessens, von einem evangelischen Geistlichen, Breslau 1827. 3weite Uufl. S. 20.

251 -

ansgebildet worden ift." - Welches aber biefe bestimmte Richtung fen, dies findet fich in der trefflichen (tatholischen) theos logischen Quartalschrift deutlich ausgesprochen: ,,<del>.</del>So feben wir (beißt es Jahrg. 1826. S. 522) in den Zeiten ber Krantifch - Carolingifchen Monarchie das monarchifche Princip in der Rirche hervortreten, mehr hervorgerufen als fich felbft hervordrängend. Uber war es einmal im Gange, fo war es naturlich, daß es feine Richtung verfolgte, und bis auf unfere Beiten nicht aufgehort hat, ju verfolgen." - 200 min jeboch diefelbe Beitichrift hinzufest: "Bas fur jest und für die Bufunft in firchlicher, wie in politifcher hinficht vernunftigerweife zu erftreben ift, ift eine conftitutionelle Monarchie;" wenn in Deutschland überhanpt bie antiromanifchen Grundfate eines Riegger, Pehem, Rechberger, Sauter u. A. als Rirchen recht, bie reformatorifchen Arbeiten eines Berfmeifter, Binter, Pracher, Suber n. A. für bie Liturgie immer allgemeinere Anertennung finden, und felbft Bertheidiger der romifch-fatholischen Rirche dem Staate die Befugniß zugestehen, "die Ansubung der pabilichen Obergewalt auf feine Beife ju modificiren," wie dies felbft burch Eingehung von Concordaten vom Pabfte anerfannt werde (II. 59); wenn in bem fast gang tatholischen Frankreich die antikatholische Parthei der Liberalen die Oberhand gewommen hat, die von Rom aus verdammte Declaration von 1682 von allen Geiftlichen beschworen werden muß, und felbst ber allete Sohn ber Rirche die letten Stutten berfelben, die von Pins VII. reftaurirten Jefuiten, umfturgen laft; wenn felbit Derice und Brafilien dem pabstlichen Stuhle mit einem Schiema broben: dann wird man die Schriften über die fatholifde Rirche Schlefiens nur noch als eines jener ungabligen Symptome anfehen, welche ben baldigen Giufturg ber rounifchen Rleretratie verfündigen; man wird es bann auch verfteben, mas Leo XII. damit meinte, wenn er in diefem Jahre, felbit ge gen bas Berfommen, fur bie Bigilie vor Maria Geburt eines Refttag ausgeschrieben \*), und in dem betreffenden Edicte mit 100 Scudi Gelditrafe und ein Jahr offentlicher oder Galeerenarbeit jeden Gastwirth bedrohte, welcher Fleisch, Eier ober Milch zu effen geben oder vertaufen wurde, welches geschebe, "um die große Mutter Gottes um ihren hulfreichen Die ftand und Ochut in ben jesigen bringenden Bedurf niffen ber beiligen Kirche anzufleben."

\*) S. Morgenblatt vom 14. October 1828.

# Schriften uber ben Colibat.

1) Deutschrift fur die Aufhebung bes ben tatholi= ichen Geiftlichen vorgeschriebenen Colibates. Dit drei Aftenftuden. Freiburg im Breisgau. Druct u. Berlag v. Fr. Bagner 1828. 8. 152 G.

2) Beleuchtung der Dentichrift fur d. Aufb. u. f. m. von P. i. a. mit einem Aftenftude. Seidelberg n. Leipzig. Neue akadem. Buchhandl. v. R. Groos. 1828, 8. 94 S.

3) Die Ginfuhrung ber erzwungenen Chelofigfeit bei ben chriftlichen Geiftlichen und ihre Kolgen. Ein Beitrag jur Rirchengeschichte von Dr. Joh. Unt. Theiner und Auguftin Theiner. Erfter Band. Dit Berjogl. Gachf. Cenfur. Altenburg, Berlag ber hofbuchbruckerei, 1828. 8. VIII. und 580 G. 2r 20. Ite und 2te Abtheilung. 1039 Gont Hungupd no staate dien Obergenbalt auf frane,

## burch Eingebung von bertifet nurtifel.nog pundigang chrud

moniotionu un plusteren

mic bics felbil

Das Gefets der tatholifchen Rirche, welches alle ihre Geiff= lichen, vom Subdiatonen aufwarts, ju lebensläuglicher Ehelo= figfeit verpflichtet, ift fur fie und fur die Staaten, in welchen fie die herrichende oder auch nur eine der öffentlich anertaunten beternng ju verdienen, ja ju erfordern icheint. Es greift fo tief in die Geschichte ber driftlichen Rirche ein, es ift fo innig mit der Theologie verwachsen und fteht in mehreren Beziehungen in fo ichneidendem Widerspruch mit ben herrichend geworbenen Grundanfichten und Grundtriebfebern ber neueren Beit, daß die darüber erscheinenden Schriften auch in diefer Schrift nicht mit Stillschweigen übergangen werben burfen.

Dicht nur war funfzehn Jahrhunderte hindurch ber Colibat ein unterscheidendes Mertmal des chriftlichen Priefterthums, fondern es gab auch einen ber hauptgrunde ju ben brei Ocheis buugsacten ber oriental, von ber abendlandifchen Rirche im 7., 11. und 15. Jahrh. ber; es wurde bemnachft eine ber Sauptveraulaffungen zur Spaltung ber letteren in eine romifch = ta= tholifche und viele reformirte Rirchen, und durfte gegenwärtig wohl febr viel zur endlichen Auftofung des romifchen Rirchengebaubes beigutragen bestimmt fenn. Die nämlich bie Chriften= gemeinden bei weitem weniger burch bie verschiedenen Dogmen auseinandergehalten werden, als durch die intereffirten Sierar=

IV.

chen, fo wird auch eine Ausgleichung ober Berträglichkeit über jene gewiß am meiften durch Aufhebung der Unterschiede unter Diefen erleichtert. Freilich beruhen Die letteren felbft wieder ut fprünglich auf Dogmen; diefe behalten aber auch um fo langer einen außerlichen icheinbaren Beftand, wenn beftimmte irbifde Intereffen an deren Behauptung gefnupft find; denn im Ge biete des denkenden Geiftes erzeugt fich die Uebereinftimmung auf unwiderstehliche Beife; die begierliche Geele widersteht oft entfeglich lange der befferen Ueberzeugung des Geiftes. Set aber, - und dies unterscheidet wefentlich die neuere Beit von der mittleren, - jest verbreitet fich immer allgemeiner die Berfohnung der Forderungen des allgemeinen Geiftes und ber 31 tereffen bes Einzellebens, wahrend in der mittleren Zeit das fogenannte Allgemeine mehr nur durch Unterdruckung des Einzelnen geltend gemacht werden follte, daher auch Jenes nur ein Abstractes und febr endliches Allgemeines war.

So tritt jest namentlich das sittliche Verhaltniß der Che immer mehr in feinen Werth, und das Streben nach scheinberer Heiligkeit durch Entbehrungen und Ubqualungen, die nicht zugleich Werke der Liebe zu Anderen oder Bedingungen allgemeiner Sittlichkeit sind, wird immer allgemeiner in feinem Unwerthe erkannt. Schon hierdurch allein wird die Jahl derjenigen immer kleiner, welche sich einem fruchtlosen Edlibat unterwersen mögen, und schon wirklich finden sich 3. B. in Frankreich, wenn auch nicht allein, so doch gewiß zum Theil aus dem augesüchrten Grunde, viele tausend Gemeinden ohne Pfarrer.

Undrerseits muß auch ben vorsorgenden und gejesgebenden Staatsgewalten das Edlibatsgelubbe im mer anstößiger werden, je ernster gestrebt wird, alle öffentlichen Einrichtungen in eine durchgreifende Uebereinstimmung zu bragen; und wenn auch hierbei alles einmal Bestehende, weil es doch irgendwie aus wirklichen Dedürfniffen bervorgegangen und durch freie Anerkennung geltend geworden, mit zarm Schonung behandelt werden muß, so kann doch gerade in De zug auf jenes Gelübde nicht mehr in Abrede gestellt werden, einestheils, daß es eine Art Leibeigenschaft begründet, welche sich mit dem neueren Rechts - und Staatsgewiffen nicht in Einflang bringen läßt; anderntheils, daß es zu den Einrichtungen gehört, welche, wie die Mauth, die Lotterie und die Inquisition, noth wendig, und zwar immer und überall, p Immoralitäten Beranlassung gegeben, die eben deshalb durch teinen anderweitigen Bortheil aufgewogen werden können.

Es kann endlich der Menschheit und Menschlichteit, die sich immer reiner und tiefer erfaßt, nicht gleichgultig bleiben, wenn, allein in Europa, vielleicht eine halbe Million Menschen, und gerade diejenigen, welche bernsten sind, Vorbilder und geiftliche Führer ber Menschheit zu fenn, diesen Bernf durch, oft qualvolle, oft fruchtlose Bemühungen, den allgemeinsten, tiefsten menschlichen Trieb nach ganzem, vollständigem Dasenn, zu ertödten und ihn gerade dadurch zu ertaufen, daß sie dem meuschlichsten, bildendsten, lauternoften und schönstbeglückenden Ehebündnis unwiderruflich entsagen, obgleich sie nicht zum Voraus wissen können, ob solche Entsagung sie nicht unselig und hierdurch unfähig machen werde, den übernommenen Veruf zu erfüllen.

Diefe vorlaufigen Betrachtungen werden hinreichen, um im Allgemeinen fowohl bas Zeitgemäße der hier zu beurtheilenden Echriften über biefen Gegenstand, als die Ausführlichkeit ihrer Beurtheilung, zu welcher wir nun übergehen, zu rechtfertigen.

Dbgleich nun die dritte der angeführten Schriften erft nach ben beiden anderen erschienen, so werden wir doch mit ihr ben Aufang machen, ba sie fich ausschließlich über das Geschichtliche dieses Gegenstandes verbreitet, die anderen aber dieses nur obenhin berühren, und nur in soweit für und Bedentung haben, als sie angeben, was in der Gegenwart für und wid er die Ausschen, was in der Gegenwart für und wid er die Ausschen, von welcher Behorde diese Ausscheng perschieft werden könne.

Die Schrift der Hrn. Gebrücher Theiner, welche wir, ber Kürze halber, immer mit Nr. 3, wie die beiden auderen mit Nr. 1 und Nr. 2, bezeichnen, ift, dies kann nicht in Abrede gestellt werden, die Frucht eben so langwieriger, als ermübender Nachforschungen, und wer, wie Nef., diess Wert von Unfang bis zu Ende ausmerksam durchgelesen, wird, aus den badurch unausbleiblich veranlaßten Gesühlen von Ueberdruß und Langerweile, den Muth und die Ansdauer bewundern mussen und gewesen Gammlung feiner Materialien nothwendig gewesen ist. um so mehr ift zu bedauern, daß es in keiner Beziehung vie Lucken vollständig ausfüllt, die es in der firchengeschichtlichen Literatur auszufüllen beabsichtigt zu haden scheint.

Schon gleich sein Titel ist ein Mißgriff, sowohl in fprachlicher, als geschichtlicher Bezichung. Was eingeführt, das wird nicht erzwungen; von einer Einrichtung aber, welche bei vielen Millionen eingeführt, viele Jahrhunderte lang bestanben, kann man nicht sagen, sie sey erzwungen, wie denn das Wert felbst den Beweis führt, daß die Ehelosigkeit der Geistlichen schon in den ersten Jahrhunderten der christlichen Kirche Burzel geschlagen, wenn gleich sie erst nach und nach durch pabstliche und Synodal = Verordnungen in der Art all= gemeines Gesch ber rom.= kathol. Kirche geworden, wie sie feit der ersten Later anen sit den oftumenischen Synode (v. 1123) allmälig als folches zur allgemeinen Anerkennung getommen ift. —

Ein wefentlicher Mangel ift demnächst, daß die Literatur biefes 3weiges ber Kirchengeschichte nicht vorausgeschicht worben, ein Mangel, welchem auch im Berlauf bes Bertes nur theilweise abgeholfen ift, da, um nur des befannteften ja ermabnen, weder bes G. Calirtus reichhaltiger Abhandlung de Conjugio Clericorum (Helmstadii 1631. - 623 G. mb XXXI. Anhang), noch der ausführlichen, auch in's Deutsche überfesten \*) Berte über den Colibat vom Abte Baccaria, (Rom 1774), noch der fehr brauchbaren Schrift des Dr. Job. Gottfr. Korner "vom Colibat ber Beiftl." (Leipig 1784. 507 S.) irgendwie gedacht wird. - Beinabe muffen wir glanben, daß teine diefer Schriften ben Srn. Berfaffern von Dr. 3. ju Gesicht gefommen, da fie fich fonft durch diefelben wohl hatten veranlaßt finden muffen, der Geschichte des Colibats in der chriftlichen Beit deffen Borgefchichte in der alten Belt, und namentlich im jubifchen Bolte, vorangeben zu laffen; besonders auch da die lettere fpater von Pabften und Kirchenlehrern zur Begründung ihrer Gabungen und Lehren berbeigetsgen worden ift. Eine folche Vorgeschichte, gleichsam die Burzel ber zu beschreibenden Pflanze, murbe ubrigens fuglich ben Raum eingenommen haben, welchen die Brn. Berf. theils ber Auseinandersegung anderer, nicht dahin geboriger Irrungen imifchen Pabften und Furften, geiftlichen und weltlichen Gewalten, theils der ausfuhrlichen Erzählung anftößiger, oft etelhatter Anefdoten gewidmet haben.

Ehe wir aber naher auf ben Inhalt biefer Schrift eingehen, haben wir hinsichtlich ber Schreibart derfelben ju bemerten, daß sie zwar bei weitem gemäßigter und anständiger ist, als pie bes Wertes über die tatholische Kirche Schlestens, welches benfelben Ifrn. zugeschrieben wird; indeß ist auch die vorliegende Schrift nicht frei von ungebührlichen Bezeichnungsweisen und häufig finden sich sogar Verstöße gegen die deutsche Sprache, wovon wir, um Beispiele anzuführen, der Rürze halber nur auf Bo. II. S. 35, 44, 62, 159, 163, 164, 167, 298, 343, 363, 390, 421, 465, 510, 551, 558 hinweisen wollen. Von den, auch nicht felten vorfommenden Ueberse ungsfehlern und Ungenauigteiten, werden bei der näheren Burdigung des Inhalts mehrme angeführt werden muffen; hier mögen jedoch beispielsweise folgende bemerkt werden: Bo. II. S. 710 wird multi mit "wenige" überset; S. 763 sine conjuge und funder eheliche

<sup>\*)</sup> Polemische Giftorie des heil. Colib. 2c., uberf. von Dreyfig. Mit Erl. ber Ober. 1781, und: des Grn. Ubt Zaccaria neue Bertheidigung bes kirchl. Colib. 2c. 1789.

fruwen mit ", der nicht feine Concubine hatte", und S. 792: hanno scrupulo della scomunia et dallo (sic) altra parte tengono la concubina et il garzone, mit: "wie man an dem ehelichen Leben Anstof nehmen tonne, während man dem Concubinat u. f. w. sich hingebe." — S. 803 sicht in der Uebersetzung Nichts von cum muliere non insecta des Lertes, wodurch allein das Beitere, wo von Krankheiten die Nede, verftandlich wird. S. 897 wird: conjugium unum negotium seeulare est u. f. w. überf. mit: (b. der rom. Geistlichfeit fepen alle laster erlandt und) nur die Ehe verboten.

alle Laster erlandt und) nur die Ehe verboten. 215as endlich den Standpunkt betrifft, von welchem ans die füchlichen Berhältniffe in diefer Schrift beschrieben und beurtheilt werden, so möchte er am bündigsten und genausten als ein Josephinischer zu bezeichnen sein, wenn man hiernuter den Standpunkt der Modeschriftskeller unter Joseph II. versteht. Es ift der aller undervußt protestantischen Katholiten, welche, gegen Kirchenstrafen gesichert, in der Ruchengeschichte fröhlich luftwandelu und ihre Erschenungen und Thatsachen nicht in ihrem organischen Jufammenhange unter einander und mit der übrigen Geschichte auffallen, sondern sie vereinzelt herausheben, an einem ungeschichtlichen Maaßstabe metsen und zu urgend einem dem Katholicismus widerstrebenden Zwerte verwenden.

So ift namentlich ber Jusammenhang ganz unerörtert geblieben, in welchem die Editbatsgeschigebung einerseits mit der Lehre vom Dyfer und deren Ausbildung, so wie andrerseits mit den Glaubenssähren vom heil. Geiste und den Kirchenlehren vom Priesterthume und dessen vesentlichsten Functionen fteht, wodurch doch allein das nothwendige Licht über diesen Gegenstand verbreiter werden fann. So ist dann auch, um nur noch des Bichtigsten zu erwähnen, sowohl die Geschichte des Ronchthums, als die der Kehrer im Mittelalter und in ver neueren Zeit, welche beide mit der Edilbatsgeschung in stere Wechselwirfung gestanden, theils gar uicht, theils nicht zureichend berüchschigt worden. Es ist endlich ein Hauft nicht gauz unerörtert geblieben, nämlich die Art und Weise ver Berpflichtung, welche die Geststlämkeit und Ebelosigseit eingehen. — Da Nef, selbst schutztamkeit und Ebelosigseit eingehen. — Da Nef, selbst keinen holft, so glaubt er sich hier jeder weiteren Erörterung, über die eben angegebenen

\*) Durch mancherlei umftande, beren nahere Angabe nicht hieher gebort, ift Refer. bis jest (May 1831) noch von Beendigung blefer Arbeit abgehalten worden. Punfte, enthalten zu durfen, obgleich ihm namentlich die erfteren die eigentlichen Cardinalpunfte der Geschichte des Colibates zu constituiren scheinen.

Es zerfällt diefe Geschichte nun in Do. 3. der vorliegenden Schriften in folgende Zeiträume:

1) Von 1 bis 90 n. C. (V. I. S. 1 - 33). 2) Von 90 - 324, (v. 33 - 96). 3) Von 325 - 440, (96 - 308). 4) Von 440 - 700, (308 - 405). 5) Von 700 - 850, (405 - 444). 6) Von 850 - 1046, (444 - 580). Dann 7) Von 1046 — 1130 (V. II. S. 1 — 344), 8) Bon 1130 - 1300, (v. 344 - 590). 9) Von 1300 - 1517, (v. 591 - 806). 10) Von 1517 - 1562, (v. 806 - 896) und 11) von 1562 bis auf die neueste Zeit, (v. 897-1039,) von welchen dem 18ten und 19ten Jahrh. nur 26 Seiten gewidmet find, wie gleich ju Anfang des Bertes das erfte Jahrhundert, boch wohl der wichtigste Zeitabschnitt fur die Geschichte, auf 33 Seiten abgefertigt worden.

Die Grunde fur diefe Eintheilung find nicht angegeben, wie denn überhaupt das angehäufte Material nicht burch fpftematische Unordnung, noch durch jeweilige Bufammenftellungen ber Resultate, ja nicht einmal durch ein Sach- und Ramenregister überfichtlich gemacht worden, und Ref. hat es nicht glucten wollen, das Princip aufzufinden, nach welchem gerade jene Beitabschnitte beliebt worden find. Es fcheint ihm vielmehr, als gliedere die Geschichte des Colibats fich in folgende Momente, die hier in einiger Ausführlichkeit angeführt werden, um damit fowohl einen Ueberblict, als eine Burechtftellung und Erganzung der Refultate des vorliegenden Bertes (Dr. 3.) ju aeben.

· A. Allmalige Ausgeburt des Kirchengesetes, welches alle romisch = tatholische Geistliche zu lebenslänglicher Chelosigfeit verpflichtet, und diese Berpflichtung zum unbedingten Ehehinderniß macht, vom 3. 30 bis 1050, und zwar:

a) Bom Urfprung der chriftlichen Rirche bis zu ihrer erften Unterscheidung in morgenlandische und romische Rirchen, von 30 bis 692, nämlich:

L. Veranlaffungen zur Erhebung der Virginität und Enthaltung über den ehelichen Stand, bei ausdrucklis cher Gestattung der Che fur die Bischofe, Presbyter und Diakonen in der ersten christlichen Kirche, von 30 bis 174, dem Martyrjahre Polyfarp's, und gwar:

1) Nach der Lehre Christi.

2) Rach Lehre und Beispiel der Apostel,

- a) ber unmittelbar von Chrifto berufenen und belehrten,
- B) des Apostel Paulus.

## 3) Der unmittelbaren Junger ber Apostel: Clemens Rom. , Polyfarp, Ignatius. (Ebioniten und Difolaïten - Euchariffie.)

II. Entftehung ber Gitte, baß Priefter gewordene Geiftliche, als folche, nicht mehr heirathen, daß bereits Ber= heirathete in den Tagen priefterlicher Umtsverrichtungen fich ihrer Frauen enthalten, und feinesfalls zum zweiten Dale beirathen, berbeigefuhrt theils burch Die afcetifchen Lebren ber alteren Rirchenvater, theils bereits burch bifchofliche Einschreitungen. (Die fogen. apostolischen canones und clementinischen Constitutionen.) Bon 174 bis 305. (Die Kirche aber noch im Kampfe mit Cheverachtern. -Die Oblationen geben in Opfer über.)

- 1) Irenaus, Clemens v. Aler., Tertullian. (Pinntus und Dionyfins, Gnoftifer und Montaniften.)
- 2) Drigenes und Enprian.
- (Paulus Eremita und Manichaer.) 3) Did ym us, Methodius und Lactang. (Anachoreten in Aegypten.)
- III. Ulimablige Seftftellung jener Gitte, burch Probingialfynoben, pabfiliche Dachtfpruche und bas Unfeben ber canonifchen Rirchenvater, und Entstehung des Gebrau= ches im Ubendlande, daß Berheirathete por der Weihe gum Diatonate vollige Enthaltfamfeit verfprechen, womit gu= gleich die Berfügungen gegen Bufammenwohnen ber Geiftlichen mit nicht=bluteverwandten Frauen, und die Rlagen ber Rirchenvater über Unfittlichfeit der Klerifer beginnen. Die Berdienftlichkeit ber Enthaltung wird Glaubensartikel; boch wird noch anathematifirt, wer von verhei= rathetem Priefter Die Dblation nicht annehmen will. Von 305 bis 692.
  - 1) Athanafius, Bafilius und Ambrofius; Pro= vinzialfynoden von Elvira (309), Uncyra und Reu-cafarea (315), Sarmatio, Barbatianus und Paphnu-tins opponiren, ofum. Syn. v. Nigda (325), und P. Snn. v. Gangra (358).
  - 2) Chryfoftomus, Sieronymus und Auguftin, die Pabfte Siricius und Innoceng I. und D. Synoden - gegen
  - Selvidius, Jovinian und Bigilantius. 3) P. Leo I., Raif. Juftinian und P. Gregor I., Dionyfins Urcop. Binceng v. Lerin, Caffian und hilarius.

b) Bon ber erften formlichen Unterfcheidung ber morgen= landifchen von den abendlandifchen Rirchen bis ju beren be= finitiven Dppofition und Abfonderung, und - in der 17 \*

romisch= fatholischen Kirche vom Gebot der volligen Ent= halt ung für verehelichte Geistliche bis zur Verdammung der Priesterehe, vom h. P. Sergius I. bis zum h. P. Leo IX., von 692 bis 1049.

I. Beharren der griechischen Kirche bei der alteften Sitte, bei allmähliger Vermönchung des Weltklerus im Abendland; vom P. Sergius I. bis zu Vonifaz VI., v. 692 bis 896.

Irullanum, Photins und Sergius I.; der heil. Benedict, Beda und Ratramnus; Prov. Synoden, Rirchengesetssammlungen und Staatsgesette im Abendland; Bacharias, hadrian I. und Nicolaus I. Des h. Rigobert's und Ehrodegang's Anordnungen der vita canonica.

- II. Vermannigfaltigung der Kirchenverordnungen gegen Priesterehe bei immer größerer Ausbreitung des Concubinats unter den Geistlichen, und tieffter Versunkenheit der mehrsten Pabste; von Vonifaz VI. bis Sylvester II., von 896 bis 999.
- III. Berscharfung ber Colibateverordnungen, von Sylvester II. bis Leo IX. v. 999-1049.
- c) Von definitiver Lostrennung der römischen von der griechischen Rirche bis zur völligen Constituirung der er= steren durch Gratians Gesetzsammlung: von 1049—1151. (Erste Regeneration des Mönchthums).
  - I. Auffommen des Gefetzes in der rom. = fath, Riche, daß die Laien mit verehelichten und concubinarischen Geistlichen feine Gemeinschaft haben und keine Mette bei ihnen hören sollen, und Brandmarkung der Priefterehe als Nikolaïtischer Regerei; dagegen Beharren bei der älttesten Sitte in der griechischen Riche, und völlige Scheidung dieser von jener. Von 1049 1073. (Patarie.) Leo IX., Nicolaus II. und Alerander II., Corulatius, humbert und Nicetas.

II. Strenge Durchführung jenes Gesets und gewaltsame Einschreitungen gegen verheirathete Priester; "quia benedictio eorum vertitur in maledictionem, et oratio in peccatum." Decr. P. I. dist. 81. c. 15. (aus den canon. der v. Greg. VII. 1074 zu Rom gehaltenen Synode.) \*) Transsubstantiation wird Glaubensartifel. — Von 1073 — 1119. Gregor VII., Urbähl. und Paschalis II. — Damiani und Anselmus.

III. Der Colibat der Geiftlichen wird Allgemeines Rir-

\*) S. bagegen Conc. Trident, Sess. VII. de sacr. in gen. can. 12.

chengesets und die hohere Weihe ein trennendes Chen hinderniß, von 1119-1152.

Calirtus II., Junocenz II. und Eugen III. ; — erste und zweite lateranens. okum. Synoden und Gratian's Sammlung der Kirchengesetze.

B. Von der allgemeinen Annahme des Colibatge= fettes in der rom.= fath. Kirche bis zu deffen entschiedener. Ber= werfung durch einen, und Sanctionirung durch den an= teren Theil der abendländischen Ehristenheit, von den ersten rom.= fath. öfumenischen Synoden bis zur vollendeten zwei= ten Kirchenspaltung durch das papistisch= fatholische Tri= dentinum. Von 1151 — 1564.

K

ż

- a) Neußerliche Serrschaft des Colibatgeset, des Mönchthums und Pabsithums. — 1) Bei immer allgemeiner werdendem Concubinat, 2) bei scholastischer Erörterung der Gründe für und gegen das Colib.=Geset, und 3) bei immer häufigeren Versuchen zur Wiedergewinnung der evangelischen Freiheit: von 1151 — 1312.
  - I. Dritte lateran. dfum. Synode; der heil. Bernhard und Alerander III.; — Petr. Lombardus und Petr. 28 aldus: v. 1151 — 1200.
  - II. Vierte lateran. und erste lyoner dfum. Synode.; zweite Regeneration des Monchthums durch Franciscus und Dominicus; — Alanus ab insul., Albertus M., und Lhomas v. Aquin: v. 1200 — 1274.
  - III. Die zweite ihoner u. d. viennensische ofum. Synoden, Boitifaz VIII. und Duns Scotus: 1274 — 1312.
- b) Verweltlichung, Sittenlosigfeit und Zerfall der Hierarchie, bei allseitigen Reformationsanfängen: v. 1311 — 1409. Dccam, Marsilius von Padna, Wicleff, Lauler. (Häufig erheben Bischöfe Laren von den concubinarischen Geistlichen.) Letztes bischöfliches Statut gegen verehelichte Geistliche (Ferrara 1332). Das Für und das Gegen (das Edlibat-Sefetz) treten in Gerfon und Sangnet als Rirchenüberlieferung (sophia) und Weltverstand (natura) einander gegenüber.
- c) Lieffter Verfall des Elerus bei hochsten Anmaßungen beffelben veranlaffen innere Opposition, Verwerfung des Col.-Gesets durch einen Theil der rom.-kath. Christenheitund Verdammung dieser Verwerfung durch den anderen, Von 1409 — 1563.
  - I. Die weltliche Macht tritt, aber noch vergeblich, gegen das Colibat=Gesch in die Schränken, welches vielmehr noch verschärft wird: Raifer Sigismund, Zabarella, huß;-

die Synoden von Pifa, Roffnitz und Pavia. Von 1409 - 1431.

Richt nur Geiftliche, fondern felbft der beruhmtefte II. Canonift diefes Beitraumes (Ludeschi), fogar Donche (Thom. v. Rennes) erheben fich gegen bas Col.-Gefet;-Concilien mit einander in Opposition 3 - Die Rlagen gegen bas Concubinat der Geiftlichen werden immer lauter und allgemeiner; - aber bas rom. Gefet wird gegen die griechische Kirche und die gelehrte und sittliche fatholische Opposition bestätigt: Synoden von Bafel, Ferrara und Florenz, und Friedrichs III. Reformations - Entwurf. (Aufflärung und Sittigung der Laien bei Bersumpfung der Rleriker und tieffter Versunkenheit von Vabsten.) 200n 1431 - 1517.

III. Die ausgehreitete Dpposition gegen das Fortbestehen des Priefter = Col. geht, bei Spaltung der abendlandischen

1.

 $\mathcal{A}_{\mathcal{A}}$ 

Rirche, in entschiedene Berwerfung deffelben von Geiten der Reformatoren über, wodurch andrerfeits deffen britte Stumenische Sanctionirung veranlaßt wird, der oft miederholten, ernsteften Gegenvorstellungen vieler tathol. Fürften und Gelehrten ungeachtet. Bon 1517-1564, (Dritte Regeneration des Monchthumes.)

C. Bon der zweiten großen Kirchenspaltung bis gu ben Anfängen der dritten (und letten). Bon 1563 - 1830.

- a) Vom Tridentinum bis zum Zeitalter Ludwigs XIV. Unbeftrittene außerliche Berrichaft des Col. - Gefetes bei fort laufenden zahlreichen Synodalbeschluffen gegen Concutinat, und Unpreifungen der Birginitat und idolatrifdyer Berebung ber unbefleckten Empfängniß Maria durch die Jefuiten. Don 1563 - 1643.
- b) Von Ludwig XIV. bis zur französischen Revolution. Aufflarung und theoretische Opposition gegen das Edlibat geset. Von 1643 - 1789.

I. Gelehrte Aufflärung, von Ludwig XIV. bis Ludwig XV. Von 1643 — 1715.

II. Satyre und Philosophie erheben fich gegen das unt Prieftercolibat. Bon Ludwig XV. bis ju Jofeph IL. Bon .m.m.1715 --- 1764.

Buriftifche Aufflärung, in Folge welcher die weltliche Macht gegen die Rloftergeiftlichteit einschreitet, die Jesuiten Bon Jojeph II. bis jur and Rlöfter facularifirt. n # frangofischen Revolution. Febronius, Emfer Punctation und Synode ju Pistoja. Von 1764 - 1789.

c) Bon der frangofischen Revolution bis auf ben

meinde die Rede war. Diefes Lettere ift um fo mehr zu beructfichtigen, da ausdrücklich 1 Cor. Cap. 7. (G. 21 wird diefe Stelle fo angeführt 1 Cor. Cap. 14. I. 2.1-7) gefagt wird: D. 1: "es ift dem Denfchen gut , daß er tein Beib berühre," und überhaupt bier Ehelofigfeit und Bittivenfchaft der erften und zweiten Che vorgezogen werden. Daß aber jedenfalls diejenigen vom Priefterthume und Diakonate ausgeschloffen waren, welche bei Lebzeiten der von ihnen geschiedenen Frau zum zweiten Male geheirathet, erweiset fich unwiderleglich durch 1 Tim. 5, 9-14, wo zwar den jungen Bittwen überhaupt die zweite Che gestattet, aber als Bedingung, daß eine "Bittwe" Diakoniffin werde, ausgefprochen wird: 1) daß fie nicht unter 60 Jahren alt, und 2) daß fie (nur) eines Mannes Frau gewefen, xnou, - yeyorvia érds ardods yvry, - ein Jusat, der lacherlich mare, wenn bamit nur überhaupt bas Berheirathetgewesensenn angedeutet werden follte. Bird alfo diefes als hohere Boll-tommenheit fur die Diatoniffinnen, fo wird es gewiß auch fur die Diakonen und Presbyter und Bischofe gefordert. Die Startften, bochft Begabten, bemnachft bie Starferen, find naturlich ju Borftehern der Gemeinden berufen; daher zunachft die vollig und von Jugend auf Enthaltfamen, dann erft die fich mit einer Ehe Begnügenden. Dient doch, nach 1 Cor. 7, 5. Enthaltung in der Chie, um Duße zu gewinnen zum Faften und Beten; Ehelofigfeit aber gestattet, nach D. 32-34, ausschließlich fur das zu forgen, mas bem herrn angehort, und wodurch man ihm gefällig wird, und wer nicht freiet, ber tann forgen, daß er "heilig fen, beides am Leibe und am Geifte." - Daß alfo Paulus der Chelofigfeit in jeder hinsicht den Borzug gegeben, geht aus dem Angeführten deut= lich hervor, und wenn er a. a. D. B. 35 hinzusett: "Solches aber fage ich - nicht daß ich ench einen Strict an den hals werfe, fondern dazu, daß es wohl anstehet, und ihr ungehindert dem herrn dienen tonnet,"- fo ergiebt fich zwar hierans, wie aus dem Vorhergehenden, daß er allerdings Verehelichte von den firchlichen Memtern nicht geradezu ausgeschloffen; es wird aber auch erklärbar, wie gar bald enthaligftische Deuglaubige die Grunde für die Chelofigkeit für eben jo bingen dend halten und erflaren fonnten, als wenn ber Apofiel wirtlich ftatt eines Rathes, ein Gebot ober Gefetz gegeben hatte.-

In demselben §. wird G. 28 der §. 4. eines Briefes des heil. Ignatius an die Philadelphier ex ed. Cotelerii et Cler. Amst. 1724 angeführt, von welchem in der Anm. E. 29 zwar bemerkt wird, J. Voß halte ihn "mit Necht größtentbeils für unterschoben"; bei genauerem Nachlesen hätten aber die hrn. Verf. von Nr. 3. finden muffen, 1) daß gerade die von ihnen angeführte Stelle ganz in dem nicht interpolizten.

bier noch in den folgenden §§. Die Sanptstelle Matth. 19, 10 - 12 erortert, und mit feiner Beile mird , ber für diefe Lebre fo wichtigen Stellen über die Empfängniß der Jungfrau Raria burch Einwirkung des heil. Geistes, (Ratth. 1, 18 - 25. und Luc. 1, 26 - 39.) gedacht, noch der Lehre von der Einfuhrung der Sunde in die Welt und der Verführung des Mannes durch das Weib, noch endlich der unverfenubaren Barliebe des Upoffels Paulus für ben jungfräulichen Stand, welche fich boch febr gut mit ben Aupreifungen des Eheffandes vereinigen läßt; benn diese waren an deffen, damals häufige, Verächter, gerichtet, während die teufche Chelofigfeit als 3 deal aufgestellt und bas Bermögen, daffelbe ju erreichen, als besondere Gottesgabe bezeichnet wurde. Daß biefe Punfte uberfeben worben, ift um fo auffallender, ba fie fich in der Geschichte des Colibats als beffen tieffte Burgeln erweifen, und. ba fogar G. 14 und 15 ber, damit untrennbar zufammenhängenden, paulinischen Unsichten gedacht wird, nach welcher 1) "der Satan nebst feinen Engein allenthalben auf der Erde wirtfam," 2) den Chriften "Alles Datauf antonimen muffe, fich allem unbeiligen Befen, allem Einwirken des Satans zu entzichen, " und 3) "der Leib als ber Git fündlicher Reigungen, " daber "Befreiung von ben Seffeln deffelben" als das Bunfchenswerthefte bezeichnet wurde. Gol cher Unficht tounte die Che nur als Nothbehelf fur Diejenigen erscheinen, welche nicht vermochten, durch strenge Ustefe bie finnlichen Triebe vollig zu überwinden.

Im §. 3. heißt es S. 27, in Bezichung auf das panlimifche mas yvvauros arno, daß hierbei ,au einen Gegenfas mit gleichzeitiger Polngamie und Concubinat burchans nicht zu denten fen, auch beziehe es fich auf Deuterogamie woraus denn ju folgen fcheine, daß ber Apostel geboten babe, Bifchofe, Presbyter und Diafonen mußten verheirathet fenn." Beructfichtigt man aber 1) die fraglichen Ausdrucke, welche offenbar eine ausschließende Bedeutung haben, fur fich felbst, bann 2) die neuteffamentliche Aussicht von der Ebe. und 3) die Deutungen jener Ausdrucke durch die angeschenften Rirchenväter, fo wird man vielmehr als den wahrscheinlicheren Sinn berfelben anerkennen, daß fie nicht das Verheiratherfenn als Bedingung jur Beibe, fondern nur Polygamie und Deuter og a mie, vielleicht auch Concubinat, als Sinderniffe berfelben aufstellen wollen. Bie nämlich Juden und Beiden theils nach Entlaffung einer Frau zur zweiten Che fcbritten, und unbedenklich gefchiedene Frauen ehelichten, theils auch neben den Frauen noch Rebsweiber hielden, bas D. T. bingegen bie Ehe als unauflöslich und ausschließlich auffaßt, fo war es augemeffen, daß ber Upostel diefes ba in Erinnerung brachte, wo von Aufstellung eines Borbildes für die Ge-

meinde die Rede war. Diefes Lettere ift um fo mehr zu beructfichtigen, ba ausdrücklich 1 Cor. Cap. 7. (G. 21 wird diefe Stelle fo anaefubrt 1 Cor. Cap. 14. I. 2.1-7) gejagt wird: B. 1: ,es ift bem Denfchen gut , baß er fein 2Beib beruhre," und überhaupt bier Chelofigfeit und Wittwenfchaft ber erften und zweiten Che vorgezogen werben. Daß aber jedenfalls Diejenigen vom Priefterthume und Diafonate ausgeschloffen waren, welche bei Lebzeiten ber von ihnen geschiedenen Frau gum zweiten Dale geheirathet, erweifet fich unwiderleglich durch 1 Tim. 5, 9-14, wo swar ben jungen Bittwen überhaupt die zweite Ebe gestat-tet, aber als Bedingung, baß eine "Bittwe" Diatoniffin werde, ausgefprochen wird: 1) daß fie nicht unter 60 3abren alt, und 2) bas fie (nur) eines Dannes Frau gewefen, znou, - yeyorvia Erds andgos yvrn, - ein Zufats, der lacherlich mare, wenn damit nur überhaupt bas Berbeirathetaemefenfenn angedeutet werden follte. Bird alfo Diefes als hobere Bolltommenheit fur bie Diatoniffinnen, fo wird es gewiß auch fur Die Diatonen und Presbyter und Bifchofe gefordert. Die Startften, bochft Begabten, bemnachft bie Starferen, find naturlich gu Borftebern ber Gemeinden berufen; baber zunachft die vollig und von Jugend auf Enthaltfamen, dann erft die fich mit einer Ebe Begnügenden. Dient boch, nach 1 Cor. 7, 5. Enthaltung in ber Che, um Dufe ju gewinnen jum gaffen und Beten; Chelofigfeit aber gestattet, nach B. 32-34, aus-schließlich für das ju forgen, was bem herrn augehort, und wodurch man ihm gefällig wird, und wer nicht freiet, ber tann forgen, daß er "beilig sen, beides am Leibe und am Geisie." — Dag alfo Paulus ber Ehelosigfeit in jeder Sinficht den Borgug gegeben, geht aus dem Angeführten deut-lich hervor, und wenn er a. a. D. B. 35 hingufett: "Solches aber fage ich - nicht daß ich ench einen Strict an ben Sals werfe, fondern bagu, bag es wohl anftebet, und ihr unge= hindert bem herrn bienen tonnet,"- fo ergiebt fich zwar bieraus, wie aus dem Borbergehenden, daß er allerdings Berebelichte von ben firchlichen Memtern nicht geradezu ausgeschlof= fen; es wird aber anch erflarbar, wie gar bald enthuftaftifche Deuglaubige Die Grunde fur die Chelofigfeit fur eben jo binbond halten und erflaren tonnten, als wenn ber Upoffel wirtlich fatt eines Rathes, ein Gebot oder Gefets gegeben batte .---

In demfelben §. wird G. 28 der §. 4. eines Buiefes des heil. Ignatins an die Philadelphier ex ed. Cotelerii et Cler. Amst. 1724 angeführt, von welchem in der Anm. G. 29 zwar bemerkt wird, J. Boß halte ihn "mit Necht größtentbeils für unterschyoben"; bei genauerem Nachlesen hätten aber die hrn. Berf. von Nr. 3. finden muffen, 1) daß gerade die von ihnen angeführte Stelle ganz in dem nicht interpolirten Briefe, wie er in jener Ausgabe S. 30 - 33 fießt, fehlt; 2) daß in diefer. Stelle das ovregyong verroyarlag nicht mit , treue Mutter der Kinder, " fondern, wie anch Cotelerius gegethan, mit cooperatrices procreationis liberorum überfest werden muffe, womit der einzig damals gebilligte Schegwed, pamlich: Kindererzeugung, angedeutet wird; 3) daß in demselben interpolirten §: es auch heißt: "Ihr Weiber, fend dem Manne, ihr Jungfrauen, sond Christo unterthan, in Undesseldtheit, nicht die Sche verachtend, sondern nach dem Besser trachtend u. s.

Im §. 4. werden die Ansichten der Häretiter ans dritthalb Jahrhunderten vorgetragen, nämlich 1) der ascetischen und der "unreinen" Gnostiter, von denen die ersten die Sinnlichteit durch strengste Enthaltung, die anderen durch Uebersättigung zu tödten suchten; 2) der Montanisten, welche die zweite Che gänzlich verboten, und 3) der Balesier, welche, Matth. 19, 13. wörtlich nehmend, sich selbst entmannten. Der Bericht von diesen Häressen nimmt nur eilf Selten ein, und er ist weder aus den Quellen geschöpft, noch irgendwite erschöpfend; wie denn z. B. hinsichtlich der Nitolasten S. 44 nicht einmal Offenb. 2, 6. noch der hierauf sich beziehenden Stellen ans Elemens v. Aller. (strom. II.) und Theodoret, (de haer. fab. L. III. c. 1.), gedacht wird, noch ihres Berhältnisse zu den Ebioniten, wie es in Dr. L. Lange's trefflicher Schrift: "die Ebioniten und Nicolasten der opost. Zeit u. s. w. Leipzig 1828", dargelegt worden.

Diefer fluchtigen Aufzählung der, von der firchlichen Uebalieferung abweichenden Lehren folgt nun erft in §. 5. Die Darftellung ber Lehre, von welcher jene abgewichen; und bevor Die fie enthaltenden Unfichten der alteften Rirchenlehrer bargelest werden, wird schon S. 55 das Refultat derfelben, nämlich als "allgemeine bei den Rirchenvätern herrschende Unficht ansgesprochen: daß die Ehe (zwar) nicht an und für fich etwas Bofes," aber boch ,,vom Chriftenthum nur jugelaffen, Damit Ausschweifungen verhutet und das Menschengeschlecht fortge-pflanzt werde, " mithin nur ein nothwendiges Uebel, " "von welchem gar nicht, oder doch nur fo wenig als möglich Ge-brauch zu machen fen j" alle aber stellten die der Ehetofigfeit fich Bidmenden "als Dufter jur Dachfolge auf." – Dír Richtigteit diefes Refultates ift nicht in Ubrede ju ftellen; es überrascht aber in einer Schrift, welche, ihrem Titel zufolge, bas Colibat als erzwnngen darzustellen unternimmt, ba baffelbe fich vielmehr als ein natürliches Erzeugniß eribeifet, deffen Mutter die alte Welt und das gesammte Morgenland, deffen Same in dem D. Leftament, deffen Aufgrunen in den fieben erften Jahrhunderten, deffen Bluthe und Frucht in dem Mittelalter zu suchen, beffen Verholzung und Berfall die neueren, wir mochten fast fagen, die letst en Beiten bezeichnen, infofern namlich Rom, welches allein dem eine neue Beitrechnung eröffnenben Christenthume eine consequente, weltbeherrschende Gestalt gegeben, feinem eben so consequenten Untergang entgegeneilt.

Roch unvollftandiger und ungenauer, als die Darftellung ber haretifchen, ift die ber firchenvaterlichen Unfichten Diefer er= ften Periode, welchen auch nur viergebn Geiten gewidmet find, obgleich fie ben berrlichften Damen ber brei erften Jahrhunderte angeboren. Bunachit fehlen unter den angeführten Schriften: nicht nur 1) ber, zwar mabricheinlich unterschobene, boch aber gewiß jenen Beiten angeborige Brief bes beil. Barnabas, fo wie ber Periodus Pauli et Theclae, in welchem jur Enthaltfamteit und Chelofiafeit aufgefordert wird; fondern auch 2) des Clemens von Rom Brief an die Romer, (Cap. 21. 45. 50. 56); 3) Polycarp's Brief an die Philipper (Cap. 7 und 14.); 4) Theophilus, Bifch. von Untiochien (ad Autolyo. L. III.) und 5) Minutins Felix (Octav. c. XXXI.) - Aber auch die angeführten Rirchenlehrer werden weder für fich felbit, noch in ihrem Berhaltniß jur Rirche gehorig gewur= bigt, wie fich ichon durch nachfolgende, nur beifpielsweis ans geführte, Stellen jur Genuge erweifen burfte.

1) Dach G. 56 "lehrte hermas, bag ber 2Bunfch, ber bei bem Unblict eines guten und fchonen Dabchens entfteht, Gunde fen, bagegen fen es verdienstlich, wenn man feine Frau als Schwefter behandle." Beide Behauptungen find ungenau. In Vis. I. c. 2. (nicht II. 2., wie G. 56 unrichtig citirt) ift nicht von einem bloßen Wunsche Die Rede; fondern, "domina, beißt ce, contumelia mihi objecta est a muliere oplima, dicente quod peccavi in eam, at illa dixit mihi: absit a servo Dei, res ista, sed forte in corde tuo ascendit illius concupiscentia," welche bann mit Recht, nach Matth. 5, 28., als cogitatio peccatum inferens bezeichnet wird. - Ebens fo beißt es vis. II. c. 2. nur: "conjugi tuae, quae futura est soror tua", eine Stelle, welche durch Clem. Aler. strom. L. III. ad 1 Cor. 9, 5, die nothige Erlauterung erhalt: αδελφη δε τουτω ή γυνη μετα την παιδοποιϊαν ώς και ouonarqua xquerau, und burch hieronymus, Ep. 28. ad Lucin. "habes tecum, prius in carne, nunc in spiritu sociam, de conjuge germanam".

2) Die Anfichten des Ignatius werben aus deffen interpolirten Briefen geschöpft und aus cap. V. ad Polycarp. "er ris duvarui er ayveig ueverv, eis riunv rns oagzos rov sugiov, er azavznoig ueverw, "fo übertragen, Ignatins habe ertlart, es sen verboten, "sich seines Verdienstes zu rühmen, wenn man im Stande der Ehelosig feit und Reuschheit, jur Ehre bes Körpers Jesu, beharre," da doch das sagnos hier offenbar den von Christo angenommenen menschlichen Leib bedeutet.

3) Daß, nach S. 56, Juftin "jede Ebe als etwas Gefegwidriges gelte", dafür haben wir in keiner feiner Schriften einen Beleg finden können. Nur die heirath mit einer Seschiedenen ift ihm, (nach Matth. 19, 12.) eine Sünde, und gegen die heiden rühmt er vielmehr von den Chriften, daß fie nur in der Absicht heirathen, um die Kinder, die sie mit einander erzeugen, zu erziehen.

4) Bon Uthen a gor as wird die wichtigste Stelle seiner Leg. pro Chr. übergangen, wo es heißt: εύοοις δ' αν πολλους των πας' ήμων, — καταγηρασκοντας αγαμους, ελπώι του μαλλον συνεσεσθαι τω θεω κ. τ. λ.

5) Aus Ir en aus, ber in steben Zeilen abgefertigt, und mit Unrecht der "alle Philosophie verschmähende" benannt wird, ist nicht angeführt, daß er adv. haer. L. I. c. 9. eines verheiratheten Diakons gedenkt, und L. III. c. 19. sich gegen Deuterogamie erklärt, so wie andrerseits sein Verhältniß zu den Enostitern gar nicht berührt wird, da doch gerade dieses ihm eine so moderate Stimmung in Beziehung auf das Uscetische gegeben haben mag.

6) Tertullian wird S. 63 mit Unrecht "ein Mann von äbera us finnlicher Phantasse" genannt, während ihm gleich darauf übertriebener Weise ein "finsterer haß gegen alles Weltliche" zugeschrieben, der sich "gegen alle Vergnägungen und Beschäftigungen des Lebens richte." Seine Ansichten über Ehe und Ehelosigkeit sind durchaus nicht vollständig dargelegt. So ist namentlich der hauptgrund gegen jede Deuterogamie unerwähnt geblieben, welchen Tertuklian in feiner Schrift de monogamia ansührt und der aus der tiefsten Erfassung des Sacramentes der Ehe, als einer innigsten, untrenn baren Verbindung für Hier und Dort geschöpft ist. So hätte doch wohl aus: de exhort. cast. angeführt werden müssen: "man habe Beispiele, daß Priester, bie in die andere Ehe getreten, wären abgeschlt worden", und daß er hierin 1, die Laien den Priestern gleichgeschlt will."

7) Bei Elemens von Aler. håtte die wichtigste, wahrhaft philosophische Stelle nicht übersehen werden dürfen, welche sich paedag. II. 5. findet: δποσα φυσικα τοις ανθοοποις εστι, ταυτα ούκ αναιφειν εξ αύτων δει, μαλλον δε μετρον αυτοις και καιφον επιτιθεναι πρεποντα.

8) Aus Drigenes håtte vor Allem, um ihm Gerechtigteit angedeihen zu lassen, angeführt werden mussen, daß er felbst im Commentar zu Matth. Cap. 15. (T. I. p. 366 sq. ed. Huet.) die Selbstentmannung tadelt. —

, ]

Unch war ans beffen Com. XVIII. in Luc. T. III. p. 953. ed. La Rue, auf welche S. 61 Bezug genommen, noch Folgendes anzuführen: "sieut enim ab ecclesiasticis dignitatibus non solum fornicatio, sed et naptiae repellunt, neque enim episcopus, nee presb., nec diac., nee vidua possunt esse digami sie etc.? — Besonders verdiente audrerseits Erwähnung, baß zuerst von Drigenes (im Com. zum Matth. 14. T. I. p. 365 seq. ed. Huet.) Matth. 19, 11, 12. mit Matth. 7, 7. in Berbindung gesetst worden, daher dann später so oft, und noch zu Erient, diejenigen, welche die Gabe der Enthaltsamfeit nicht empfangen zu haben behaupteten, immer nur damit abgesetigt wurden, daß sie nur recht um die Gabe zu bitten hätten, um sie umfehlbar zu erhalten.

Im folgenden S., in welchem die erst "im 4ten Jahrh. beginnenden kirchenrechtlichen Beschräufungen der Priesterehe" aufgeführt werden, herrscht dieselbe Ungenauigkeit und Unvollständigkeit, wie im vorhergehenden. Wir heben nur das Wich= tigste hervor:

1) Vermiffen wir nicht nur überhaupt hier die Urterte der augeführten Canons, sondern auch mehrere Verfügungen, die nicht übergangen werden dürften, namentlich aus den sogenaunten apostolischen Canons und Constitutionen, über beren Werth, Uechtheit und geschichtliche und tirchenrechtliche Vedeutung nichts Zureichendes angeführt wird.

2) Die uiganische Synobe wird flatt in 325 in's K. 324 gesett, und ju flächtig abgehandelt, der erste Canon überschen, die wichtige Stelle in des Paphantins Nede, "daß uach der alten Ueberlieferung der Kirche der einmal ordinirte Geistliche nicht mehr heirathen darf," gar nicht bervorgehoben, und mit keinem Worte auf die Inconsequenz ausmerksam gemacht, mit welcher Nömlinge, j. B. Lupus (opp. T. IV. p. 9, col. 6.), die rom. Uf anz gegen das öhume nische Niganum vertheidigen. Auch bleibt unerwähnt, daß auf dieser Synode Spyridion, Bischof von Trimethus, gegenwärtig, von welchem Sozomenns (I. c. 11.) fagt: yauerny zur naidas excor, all ov naga rouro zu Sua zegen.

Wir übergehen mehrere Umichtigfeiten ber nachtifolgenden §. §., und fragen nur, wo es dem fiehe, daß im Auf. des öten Jahrhunderts ", man sogar den Grundsatz schon zu predie gen aufing: ein schlechter Mönch giebt noch immer einen gnten Klerifer": (S. 114.), da doch Angustin, auf welchen Bezug genommen, vielmehr flagt: vulgares de nohis joedbantur dicentes: malus monachus bonus clericus est? eine Klage, in welche auch Eprillus von Aler. (opp. T. VIII. P. III. p. 211. ed. Lutet, 1638.) einstimmt. Im 11ten S. werden von I. S. 129 bis 192 die "Anfichten ber Kirchenväter (des Zeitraums von 325 — 440) von der Ehe und der Ehelofigkeit dargelegt". Wir vermiffen aber in beren Reihe Didymus, dem, als Schüler des Origenes und Lehrer des Hieronymus, eine Stelle hier gebührt hätte, um so mehr, da er in dem, von ihm ethaltenen Fragment gegep die Manichäer zwar die Jungfrauschaft für Etwas Götte liches ertlärt, zugleich aber daselbst beinerkt: per adventum Christi, sieut ab aliis redus ablatum est peccatum, sie etiam a nuptiis. —

Bir bemerten bemudchst, daß die S. 141 angesührte Stelle aus Ambrosius (de offic. ministr. L. I. c. 50. no. 257. 258.) ganz unrichtig übersetzt ist: "Inoffensum, heißt es, exhibendum et immaculatum ministerium nec ullo conjugali coïta violandum cognoscitis, qui integri corpore, incorrupto pudore, alieni etiam ab ipso consortio conjugali ministerii gratiam recepistis, welches Lettere so übertragen wird: "und so gar mit Berzichtleistung auf eheliche Berbindung das heil. Amt übernommen 1c.!") Und "Quod eo non praeterii, quia in plerisque abditioribus locis cum ministerium gererent, vel etiam sacerdotium filios susceperunt," durch: "toeil in den ab gelegen en Orten Diafonen und Priester hie und da Sohne erzeugt haben" 2c. —

Die Unsichten Augustin's, der, obgleich fast 20 Jahre nach hieronymus geboren, doch vor demfelben angeführt wirt, find S. 148 - 154 dargelegt, aber durchaus nicht in da Bollftandigkeit, welche ihm, als dem eigentlichen Grunder bn rom. = fath. Rirchenlehre gebuhrt, fo wie auch Auguftin's Re prafentanten im Mittelalter, bem beil. Thomas von Aquin, ber bis tief in die neuere Beit geherrscht hat, im 2ten Bante nur eine halbe Seite gewidmet ift. Richt einmal alle, bereits von Rorner beigebrachten, wichtigen Stellen find bier aufgeführt, worunter doch namentlich de genesi ad litt. L. III. über Die Che fo bedeutend. In ihr, heißt es dort, vereinigten fich brei Lugenden : "die Treue beider Perfonen gegen einander, bie Liebe gegen ihre Rinder, und die Festigkeit der Bereinigung, welche durch Richts getrennt und aufgehoben werden follte." Uber außer diefen, hatten befonders folgende hier nicht fehlen burfen : sermo 37. ad fratr. in erem. — Quaest. ex utrog. test. mixt. 127. sub fine. — De op. monach. c. 4. 5. – De morib. eccl. cath. c. 31. - In Psalm. 75. circa fin. nnd ad Psalm. 83 circa init. - Ep. 38. ad Laetum. - L. II. retract. c. 22. und de haeres. haer. 82., wo er schon die Btbauptung Jovinians, (qui) sacrarum virginum meritum (aequat) pudicitiae conjugali - eine Reterei nennt, - fomie de grat. et lib. arb. c. 4., - Confess. Lib. VI. c. 11. und Ep. 143.

ad Julian. vid., in welchen brei Stellen er die Behauptung bes Drigenes erneuert, die Gabe der Enthaltfamkeit werbe denen gegeben, die darum bitten. Es hätte dann n. a. wohl auch erwähnt werden follen, daß schon Augustin fast überall, wo er von der Euthaltsamkeit, er auch von dem ihr Jenseits werdenben Lohne, spricht, woran sich die katholische Lehre von der Ueberverdien stlichkeit knupft, die im vorliegenden Werte unberührt geblieben, aber füglich die Stelle mancher Wiederholung \*) und überstüffigen Erörterung eingenommen hätte. ---

Wenn aber die Srn. Berf. gureichende Bollftandigfeit nicht angeftrebt, fo hatten fie boch nicht ; wie bies mehrmats, und namentlich bei Sieronymus, gefcheben, basjenige ivealaffen follen, wodurch anftogige Sarten zum wenigftens gemildert werben. Go rath allerdings Diefer Rirchenvater (Ep. 5. ad Heliodor.) Mondy ju werden: licet in limine pater jaceat, per calcatum perge patrem, siccis oculis ad vexillum crucis evola. Barum aber ift G. 159 in Dr. 3. Die gleich nachfolgende Stelle weggeblieben : ",tuno, (namlich im himmlifchen Jerufa= lem) et parentibus tuis ejusdem civitatis jus petes," und bas andere Motiv: "facile rumpit haec vincula amor Dei et gehennae timor, " und alle die Ausspruche Chrifti, namentlich Luc. 14, 26., Die ju folcher Barte Beranlaffung geben tonnen, endlich ben Umftand, ber auch bei abnlichen Quefpruchen bes Umbrofins und Chrnfoftomus zu beructfichtigen, bag namlich bamals häufig die Meltern noch Seiden waren, wahrend die Rinder fchon Chriften geworden? - Bollig migverstanden ift aber bie Stelle aus hieronymus gegen Joviniam : "imago creatoris non habet copulam nuptianum, " was nad G. 213 bei-Ben foll, daß ,in der Che fein gottliches Berhaltniß beftehe;" benn jene Stelle bezieht fich nur auf ben Buftand vor bem Gunbenfall, worin, wie ichon Gregor v. Ryffa lehrte, noch feine Ebe ftatt gefunden.

Bei Bafilius find die Regeln übergangen, die er für Ehelose gegeben, und bei Gregor von Nazianz die Stelleu, in welchen er die Gefahren des ehelosen Lebens schildert, namentlich orat. XI. und orat. XX., wo er bemerkt: "das ehelose Leben ift ruhiger, führt mehr zu Gott; ift aber selten ohne Stolz; das eheliche hingegen thätiger, nußlicher, nur nicht frei von Unruhe," und or. XXXI.; besonders hätte aus dem 5. Cap. der or. XXV. in laudem Neronis die Stelle gegeben werden mussen, welche das Wichtigste enthält, was für den Eheftand gesagt werden fann. —

\*) Eine Stelle aus Hieronym. adv. Vigilant. wird fogar breimal angeführt: S. 231, 243 und 271, und aus feiner Schrift gegen Jovinian ift ein eilf Seiten langer Auszug gegeben.

Der diesem Berichte gestattete Raum unterfagt uns, noch weiter die bedeutenden Stellen anzuführen, welche auch bei den übrigen Kirchenvätern diefes Zeitraumes überfehen worden find, daher wir auch, was die noch ubrigen Theile diefes Bertes betrifft, die noch über 1300 Seiten einnehmen, uns darauf befchranten muffen, junachit die auffallendften Irrthumer, Unrichtigkeiten und Lucken anzudeuten und zulett dasjenige im Allgemeinen anzugeben, mas durch diefes Wert in Bahrheit Forderliches geleiftet worden ift. -

Bir bemerken daher 1) die Th. I. S. 269. 270 als fortlaufend angeführte und übersette Stelle aus dem 105. Briefe bes Synefius ift ein bloßer Auszug aus demfelben, welchem durch die Art der Ueberfegung, und durch Beglaffung zugehos riger Stellen zum Theil ein unrichtiger, zum Theil fogar dem Urterte widersprechender Ginn gegeben worden ift, wie fich Jedem schon bei fluchtiger Vergleichung ergeben wird.

2) Es erhellet feincowegs, wie I., S. 263 behauptet wird, "aus den Machrichten der eifrigften Gegner der Che, daß die Geiftlichen (im 5. Jahrhundert) meift verheirathet waren."

3) Daß I. S. 283. Joh. 10, 26 ftatt 19, 26 angeführt, if wohl nur ein Druckfehler.

4) Im vierten Beitraume, von 440 bis 700 wird mit fei-nem Worte der Unfichten des Dionyfius Ureop., Bincentius Lirinenfis, Fulgentius und Ifidorus Sifp. gedacht, von welchen namentlich der Erste einen fo bedeutenden Einfluß auf das Mittelalter bis auf die Reformatoren hinab gehabt hat.

5) Die I. S. 309 ff. gegebene Uebersetzung ber juftiniani fchen Gefete ift theils ungenau, theils unvollstandig, indem bi bezeichnendsten Stellen weggelaffen find; fo ift j. 2. mas bat das Erste betrifft, in L. 42. C. de episc. etc. nicht von einer Borfchrift der Apostel, fondern von ihrer Lehre (doctrina) bie Rede. Ebenso find die Beschluffe des Trullaninus G. 317f. sum Theil unrichtig ubertragen, wie j. B. der Can. XIII. nicht fagt: "Nachdem wir vernommen, daß es in ber rom. Rirche Brauch ift" u. f. w. ; fondern: "επειδη εν τη Ρωμαιων exκλησια εν ταξει κανονος παραδοδοσθαι διεγνωμεν," alfo: "daß es in der rom. Rirche als Ranon uberliefert Patriarch von Conftantinopel gegewärtig; fondern nach diefem ftehen auch die Unterschriften der Patriarchen von Alexandrien, Jerufalem, Untiochien und Juftinianopolis. -

6) I. S. 398 wird in Beziehung auf den vierten Zeitraum (v. 440 - 700) bemerkt: "auch die geistigen Folgen der gewaltsamen unterdrückten Raturtriebe, eine trube, duftere, frampfhafte Unschauung des Lebens, eine mit unreinen Bildem ringende, oft bis zum Bahnfinn verirrte Einbildungstraft blieben

bei den Klerikern nicht aus." Erwiesen foll dies werden durch eine Anekdote aus Gregor von Lours, wonach dem Bischof Eparchius Leufel erschienen seyn sollen, und durch Anführung zweier Beispiele von Enthaltsamkeit und zweier von Nichtenthaltung.

7) Benn I. G. 425 von Scotus Erigena de Nat. div. II. 6., fo war daneben auch IV. 23. p. 216. zu erwähnen.

8) In Beziehung auf die, nach I. S. 430 von Chrodegang eingeführte vita canonica hätte nicht überschen werden follen, daß eigentlich der heil. Rigobert, seit 696 Erzbischof von Rheims, † 223, der Stifter des Zusammenlebens der Rieriker war, wie dies schon von Lupus (opp. L. IV. p. 18. hinreichend erwiesen, und daß daffelbe auch in Italien eingeführt worden. (eod. p. 26.)

į

:

Ś

9) I. S. 457 steht, Guarini B. v. Modena († 1026) habe alle, welche zu Kirchenpfründen befördert werden follten, gezwungen, zu schwören, daß ste zeitlebens keusch leben wollten; in den beigebrachten Formularen steht aber nur: promitto, oder promitto coram deo et omn. sanctis.

10) I. S. 542 wird behauptet: "Kinder aus folchen verfluchten Ehen (nämlich von Personen in verbotenen Verwandtschaftsgraden) benannte die gütige Mutter, die Hierarchie, mit dem Namen Wechselbälge, Krüppel, Lahme, Blinde u. s. w." In der Erweisstelle heißt es aber nür: ex his autem procreari solent coeci, claudi, gibbi et lippi sive aliis turpibus maculis aspersi; womit nur die auch von Aerzten bestätigte Ersahrung als zu weit ausgedehnt erscheint; wonach wirklich aus den Ehen naher Verwandten häufig solche mangelhaste Zeugungen hervorgehen.—

11) Ib. II. S. 19 wird ohne Erweis behauptet: Den Monch Hildebrand (Greg. VII.) "fummerte nicht der Untergang des Familiengluckes und der Sittlichkeit der Priefter."

12) Daß nach II. S. 31 keo IX. in feinem Constitutum geboten habe, "daß die Frauen der Klerifer als Sclavinnen der Lateranfirche angeeignet werden follten," ift doch wohl nicht als richtige Uebersehung der folgenden Stelle aus Damianis Ep. 3. L. IV. anzusehen, wo er berichtet: "in plenaria plane synodo — Leo p. constituit, ut quaecunque damnabiles soeminae intra romana moenia reperirentur presbyteris prostitutae, et tunc et deinceps Lateranensi palatio adjudicarentur ancillae; denn unter jenen soeminis prostitutis sind allem Anschein nach nur Concubinen zu verstehen, und daß hier ancilla nicht mit Magd, sondern mit Sclavin übersett worden, hätte wohl gerechtfertigt werden sollen. 13) S. 72 wird misperständlich behauptet, Nicolaus II.

 babe den lombardifchen Suffraganen, und dann auch allen 18

abrigen Bischöfen geboten, die concubinarischen Priefter vom Altardienste zu entferuen; denn das Erfie that der von 113 italian. Bischofen beschloffene dritte Canon der romischen Onnobe von 1059, und das Lettere geschah nur, indem Nicolaus Diefes von der rom. Mutter=, Mufter= und Meifterfirche erlaffene Gefet fammtlichen Lochterfirchen zur gebuhrenden Rachachtung mittheilte. — Auch war, was S. 74 von der Zufammenkunft Damianis mit den Bischofen gesagt wird, dem Bericht von jener Synode vorauszuschicken, ba fie, wie auch Lu-pus (opp. V. 85.) behauptet, den can. 3. derfelben zur Folge Endlich hatte hier der eigentliche Cardinalpuntt hatte. . ber Colibatsgeschichte nicht überfehen werden follen, welcher in dem, auf diefer Synode von Berengar abgelegten tatholifchen Glaubensbekenntniß enthalten ift, wonach Brod und Baffer nach der Confectation nicht nur ein Sacrament, fondern auch der mahre Leib und das mabre Blut Jefu Chriffi, et sensualiter non solum sacramento, sed in veritate manibus sacerdotum tractari etc., was, in Verbindung mit dem Glauben an die unbeflectte Empfangniß Maria, für Glaubige, - wir mochten fagen, unabweislich - die Birginitat ber Priester, die Jesum regeneriren, postulirt.

14) Daß es auch S. 147 Damiani ,, nicht vergonnt gewefen, über feiner Beit zu ftehen," und daß "feine Theologie die gemeinste Zeittheologie" fen, dieses Urtheil wird durch Damianiss unermudliches Streben zur Sitteureformation des dameligen Klerus, durch feine Freimuthigfeit gegen die Pabste und durch viele Stellen feiner Schriften als unrichtig erwiefen.

15) S. 404 wird im Lext behanptet, "jur Zeit June cenz III. lebte der niedere Alerus überall in Che, oder Concubinat, oder sonstiger Ausschweifung." Die in den Anmerfungen beigebrachten Zeugniffe berechtigen aber nicht zu so-allgemeiner Behauptung.

16) S. 465 heißt es, auf der falzburger Synode von 1274 fepen die Statuten des lyoner Concils eingeschärft worden, diek Statuten selbst sind aber mit Stillschweigen übergangen.

17) Im Allgemeinen ift noch über die erfte Ubtheilung bes zweiten Bandes zu bemerken, daß von den 590 S., welche die Geschichte des Eslibats von nur 250 Jahren behandeln, der Theorie nur 90 Seiten gewidmet, und daß des heil. Bernhard im Bergleich mit Damiani zu wenig, und Abalard's, hugo's und Richards von St. Nictor, des Alanus ab Insufis, des Alerander ab Hales, der feine Summa auf Befehl Innocenz IV. geschrieben, und Roger Baco's gar nicht gedacht ift.

18) Sleich im Eingang der zweiten Abtheilung, S. 591, ift das Eigenthumlichste der Synodalbeschluffe des neunten Zeit-

raumes (von 1300 — 1517) unerwähnt geblieben, nämlich bas öftere Androhen von Geldftrafen und der häufigeren Erwähnungen von ju gestattenden Dispensen. Die Clementine (L. III. T. 1. c. 1.) von 1311 ift übergangen. Dante und Boccaccio werden nur in einer Rote genannt.

19) Im §. 61. find unerwähnt geblieben die Predigten des Francisfaners Berthold aus dem 13. und des Dominifaners Lauler ans dem 14., da doch besonders aus dem letten eine reiche Ausbente für die Geschichte sowohl der Sitten als der Anfichten jener Zeiten zu schöpfen war; auch ist im §. 67. die wich= tige Schrift des Gottfr. Boussard über den Colibat der Geistlichen, welche 1505 zu Paris erschienen, übergangen.

20) Die G. 896 bis 929 gegebene Geschichte des Collibats in den Zeiten der trienter Synode ift in jeder Beziehung unzureichend, und wurde als der schwächste Theil des ganzen Wertes anzusehen feyn, wenn nicht:

21) Die §§. 72 und 73 nachfolgten, welche die Geschichte bes 17., 18. und 19. Jahrhunderts enthalten follen, wirflich aber nur die Synodalbeschluffe gegen das Concubinat ber Geistlichen in einiger Bollftandigfeit enthalten, übrigens nur einzelne Data zur Geschichte diefer Zeiten liefern. -

Aus Diefen Bemertungen, auf Die wir uns bier beschränken mußten, wird jur Genuge bervorgeben, daß bas vorliegende 2Bert (Dr. 3.) nur als eine unvollftandige und nur mit Bor= ficht zu gebrauchende Materialienfammlung für eine noch zu fcpreibende Geschichte des Colibates anzuseben ift, und wurde ben hrn. Berfaffern, namentlich für bie mubfelige Auffuhrung ber babin einschlägigen Synodalbefchluffe, noch mehr Dant ju widmen fenn, wenn fie durch Unfuhrung ber Terte ber griechi= fchen und ber lateinischen ofumenischen Onnobalbefchluffe bas abermalige Auffuchen berfelben überfluffig gemacht hatten. 20as Die Sache felbit betrifft, fo ift fie durch Diefes Wert nicht um Bieles fpruchreifer geworden, als fie es bereits burch bes Calirtus und Rorners Ubhandlungen gewefen; benn fchon durch Diefe maren bie Sauptfate, auf welche es bei Diefen Unterfuchungen aufommt, jur Evidens gebracht und von dem, mas jene noch ju wünfchen übrig ließen, ift durch Dr. 3. nur Weniges geleiftet. Sedenfalls aber verdient es als eine febr reiche Bufammenftellung geschichtlicher Thatfachen und Zeugniffe uber bas Colibat eine andere Beurtheilung, als die im Darzheft des Ratholifen b. J. in wenigen Beilen enthaltene, burch welche Diefes Drgan ber gelehrt und rechtgläubig scheinen wollenden Ratholiten in Deutschland in der That nur fich felbit verurtheilt. Da fie beutlich zu ertennen giebt, was von Diefer Parthei zu erwarten ftebt, fo mag es als Schlußstein für Dr. 3., wie als Rechtferti= gung beffelben bier eine Stelle finden : "Die Recension biefes 18 \*

Buches, beißt es S. 382., finden wir im Franc Parlear. T. L. p. 184. mit folgenden Borten ausgesprochen: ",,,depuis une vingtaine d'années, les grandes Commotions avoient prodigieusement multiplié les maladies de cerveau; la manie, la démence, la frénesie ont eu chacune leur époque; la tendance est maintenant, vers l'imbécillité; j'ai traité plusteurs sujets arrivés à ce période, et j'en ai guéri quelques-uns à force de cordiaux. Chez la plupart le mal est incurable, "" ardet Ucalegon." —

## Zweiter Urtifel

Im erften Urtikel ift über das Wert Nr. 3., welches eine Befchichte des tirchlichen Colibatgefetes fenn foll, berichtet Die beiden anderen Schriften verhandeln über die worden. Grunde fur und gegen Aufhebung diefes Gefetes, und uber Die, zu folcher Aufhebung berechtigte Behorde. Es ift vor Allem zu bemerken, baß, obgleich die Brn. Berf. berfelben für Ratholiten, der der zweiten fogar für einen tathol. Geistlichen fich ausgeben, bennoch feine der beiden Ubhandlungen mit ber Genehmigung der geiftlichen Behorde verschen ift, ohne welche, dem Tridentinum, und den oft, und noch durch das jetzige Riv chenhaupt, erneuerten Berordnungen zufolge, fein Ratholit etwas drucken ju laffen fich nnterfangen barf. Reiner von beiden Schriften tann daher eine tirchliche, ober irgendwie amtliche Bedeutung zuerkannt werden, es fen denn, baß fie, wie bie mi ften jetzt von sogenannten Ratholiten befannt gemachten Schrift ten, den Beweis verftarten helfen follten, daß die fpecififden Grundfaße des Katholicismus bei den gebildeten Mationn Europas bereits fo weit vertommen find, daß felbft Diejenigen, welche fich zu Udvotaten der Rirche und Rechtglaubigteit auf werfen, diefelben vilipendiren, oder gang und gar zu ignorien scheinen. Wenn nämlich die Brn. Verf. von Rr. 1. G. 63 ft durch "die einfache Erklärung zu rechtfertigen glauben, baffifte als Mitglieder der tathol. Rirche auftreten, aber als folde, welche aufrichtige und freimuthige Meußerungen iber im fittlichen und religiofen Bedurfniffe eben fo wohl faren Recht und fur eine Pflicht halten, " und G. 64 bebaupten: "wenn wir gegen bas Colibatgefes fprechen, fo ftebn wir in feinem unvereinbaren Gegenfas mit ber Lebn ber Rirche, obgleich allerdings von einem andern Standounft aus, welchen wir abfichtlich hier verlaffen, fich Bieles fagen ließe, wogegen fich diefe tathol. firchliche Anficht, wie fie in dem tridentiner Concilium ausgesprochen worden ift, nur mit großer Ochwierigfeit bertheidigen laffen wurde ; " fo hat alferdings Mr. 2. vollig Recht, dagegen ju bemerten : "Es ift

jedenfalls nicht fonderlich fatholisch, gegen den offen vorliegenden Ausspruch eines allgemeinen Concilinms eine solche Sprache zu führen, und wer seine Privatvernunft über die allgemeine Veruunft, die durch die Rirche repräfentirt wird, erheben will, mag es dort thun, wo dies Grundsals ist." Doch hätte der Hr. Verf. von Nr. 2., um durch solche Rüge nicht zugleich sich selbst zu verurtbeilen, die tribentinischen Vervangen über die Herausgabe von Schriften beobachten müssen, da denn die fürchliche Censurbehörde Behauptungen, wie 3. B. die S. 83 ausgesprochene, daß der Bifchof feine Ausichten "nicht gegen den entschiedenen Billen seirigen durchseiten darf," das überhaupt also "den Laien ein negativer Antheil an der Kirchenwelt zusomme," gewiß das Imprimatur verweigert haben wärde.

Solche Grundfäge, wie die hier aus Nr. 2. und oben aus Nr. 1. angeführten, untergraben die romisch-fatholische Kirche, welche wesentlich auf dem un antast baren Ansehen der allgemeinen Synodalbeschluffe, der undedingten Unterordnung der Laien unter die gestitliche Obrigkeit, und auf Unterdrückaug jeves öffentlichen, undernstenen Natsonnirens über tirchliche Gegenstände beruhet, wie Nef. dies in seinen Schriften über allein seltigmachen de Kirche, und zuleit in der Abhandlung "was heißt rom.=tath. Kirche?" bis jest numiderlegt, und wie jeder unbefangene Einblick in die Geschichte dieser Kurche zeigt, überhaupt unwiderleglich bargethan zu haben glaubt.

So existirt denn auch die Frage von der Zwecknäßigkeit bes Priester-Edibates gar nicht für einen ächten, rechten Ratholiken, und auch hierin hat Nr. 2. gegen Nr. 1. den Katechismus auf seiner Seite, wenn es S. 10. bemerkt: "für den wahren Katholiken hat (die) Berusung (auf den Apostel Paulus u. f. w.) keine Bedeutung, denn ihm ist die Kirche ein perennirendes heute, und einem solchen gilt der Ausspruch in unfern Lagen: der Bischof soll keines Weibes Mann sonn, so viel, als jener, der Bischof soll eines Weibes Mann ienw."

Die Kirche lehrt, daß die Verpflichtung zu lebenslänglicher Ehelofigkeit für die ber hoheren Beihen Theilhaftigen im U. und R. Lestament und in ben ältesten firchlichen Ueberlieferungen gegründet, und zunächst durch Verordnungen ber, hierin unfehlbaren, römischen Stellvertreter Christi, dann vollends durch wiederholte Veschluffe öfumenischer Concilien allgemeines Rirchengesets geworden, und daß, wenn in ältesten Zeiten auch Verchelichte zum Priesterthume ingelassen, dies nur in Noth, bei Ermanglung ehelofer Candidaten geschehen fen, jedenfalls aber auch folche Verehelichte zur Enthaltfamkeit verpflichtet gewesen wären.

Dies lehrt die Kirche, und mag nun vor dem Richterfluhle der wahrhaften Eregefe die Deutung gang verwerflich scheinen, welche die rom.= fathol. Rirche ben Stellen des alten und neuen Teftam. gegeben hat, mag die von teinem Inder verftummelte Geschichte jener Rirchenlehre geradeju widerfprechen, mag endlich das Vernunftrecht sich noch so deutlich und ftrenge gegen folche Geel= und Leibeigenschaft aussprechen, und die Bernunftmoral und Bernunftreligion noch fo entschieden gegen den Grund und die Kolgen des Colibatgefetes protestiren; dies Alles fann nicht den Glauben und Geborfam des rom.=fath. Rirchengläubigen erschuttern, welcher jedesmal unweigerlich und unverweilt, verftummend, fich zu unterwenft hat, wo die, ihm heilige, unfehlbare Kirche, nämlich das dem Pabste sich anschließende, ihm eidgemäß gehorchende Bifchofthum gesprochen, gelehrt, entschieden hat \*). 31. derlei fonstige Ueberzeugung, und ware sie felbst, wie die bes Galilai, eine mathematische, muß unter ben Glanben ge fangen genommen werden. -

Daß aber die Kirche sich vollständig und unzweidentig iber bie Nothwendigkeit des lebenslänglichen Priestercolibates erklärt, und alle diefer Lehre entgegengescheten Meinungen, theils ansbrücklich, theils implicite verworfen, alle von Fürsten und eingelnen Bischöfen dagegen erhobene Bedenklichkeiten auf ihre Urt beseitigt hat, ist hinreichend schon allein durch die Geschüchte der abendländischen ohnmenischen Synoden erwiefen. —

Einen Unterschied hierbei machen zu wollen zwischen dogmatischen und Disciplinar-Bestimmungen, ist durchaus unstatthaft; 1) weil das Gebot, der Kirche wider fpruchlos zu gehorchen, sobald sie gesprochen, selbst keine Unterscheidung macht, und anch übrigens kein Kriterium zu solcher Unterscheidung allgemeine Geltung hat, und 2) weil es zu den Frundlehren ber rom. = kath. Rirche gehört, daß überhaupt in kirchlichen Angelegenheiten nur die auserwählten Organe des h. Geistes, nämlich die Klexiker, eine Stimme haben, und nur die Bischöfe, und auch diese nur unter der Oberherrschaft des Pabstes, der eigentlich berathende und bestimmende Theil der Kirche find, daher es schon wider die Disciplin ist, wenn Laien, durch Ausschlung jenes Unterschiedes zwischen dogm. und Discipl.-Be-

\*) Roch am 14. Sept. 1829 erklart ber Ubbé Affre in ber Gazette be France vom 18. b. M.: "Je suis eatholique non comme les Jassénistes, les Parlementaires, les partisans de la Constitution civile du clergé, mais comme le Souverain pontife et les évêques en communion avec luit — flimmungen, fich felbft zu einer Function berufen, die ihnen nicht von Rirchenrechtenvegen zutommt.

Der Grundstein der rom. = tath. Kirche ift die unerschütter= liche, un ant aft bare Aut orit ät ihrer Hierarchie; denn nur durch diese unterscheidet sie sich wesentlich von jeder anderen christlichen Semeinschaft. Gewiß aber wird an diesem Grundsteine gerättelt, wenn Laien sich untersangen, eines ihrer Gesets als nicht im neuen Testament, noch in der ältesten Ueberliefe= rung begründet, als unnöthig und unzweckmäßig, ja sogar als schädlich und rechts = und staatswidrig darzustellen, da vielmehr die einzige Aufgabe für den Kircheng läubigen seyn tann, sich ganz in die Ansicht und Staat nur mit den Augen fei= ner Lehrerin und Meisterin anzuschen.

Es fann diesemnach den Hen. Bfen. von Nr. 1. als Laien, auf teine Beife die Befugniß zuerfannt werden, "für sich", und wie sie S. 6 behaupten, "für einen großen Theil ihrer Slaubensgenoffen" in der Eslibatsangelegenheit "aufzutreten", und wenn ihnen auch "Ernst und Sorgfalt" bei Prüfung, und "Ruhe und Mäßigung" beim Ausfprechen des Seprüften, wie überhaupt eine wohlmeinende Absschlet bei ihrem öffentlichen Auftreten nicht füglich abgesprochen werden dürfte, so ist es doch befremdend, daß sie das Wieder für chliche ihres Schrittes nicht wahrgenommen, und nicht eingeschen haben, was jest bereits ein Gemeinsatz des reflectirenden Denkens geworden, daß nämlich, der Form oder dem Slaubensgrunde nach, zwischen ftrengrömischem Dogmatismus oder Antoritätsglanden und widerfatholischem Rationalismus oder Antoritätsglanden und vierfatholischem Nationalismus oder Antoritätsglanden und vierfatholischem Nationalismus oder Antoritätsglanden und vierfatholischem Rationalismus oder Antoritätsglanden und vierfatholischem Rationalismus oder Antoritätsglanden und

Rach biefen Borbemerkungen, ju welchen uns nicht nur die vorliegenden, fondern überdies die meisten jeht von sogenannten Ratholiten verfaßten Schriften verantaßt haben, geben wir zur näheren Würdigung der ersten über, bei welcher wir zu beleuchten haben, zurft, was in Nr. 1. und 2. über die Geschichte ver Eslibargesets beigebracht, dann, was in beiden über die "Nachtheile und angeblichen Vortheile" desselben, zuleit, was über die Frage gesagt worden, "wie und nach welchen fircheurechtlichen und fraatsrechtlichen Erundfähen deffen Unthebung vorzunehmen sen."-I. Die Geschichte des Eslibars wird in Nr. 1. von S. 7 bis 62 und die Beleuchtung desselbar in Mr. 2. von S. 5 bis 42 verhandelt, und zwar in der nämlichen Weise, wie in Nr. 3. Auch hier müssen wir uns darauf beschränten, nur die wichtigten Punfte zu berühren. --

1) Nr. 1. G. 7 f. fieht in Matth. 19, 12. feine "Spur eines Schotes, oder anch nur eines Nathes 3" Nr. 2. beharert dagegen S. 6 f. auf der katholischen Meinung, daß jene Stelle einen Rath enthalte. Ref. kann keiner von beiden Behauptungen und auch derjenigen nicht ganz beistimmen, durch welche in den neuesken theol. Annalen (Febr. 1829, S. 137) jene beide berichtigt werden sollen, und wonach B. 11 und 12. sich nur auf den "keuschen Gebrauch des Scheskandes beziehen sollen. Daß B. 11. sich nur auf das Vorhergehende, auf B. 9 und 10. beziehe, ist flar; B. 12. aber enthält eine allgemeine Reflexion, und nur insofern ein Gebot, als darin mittelbar jedem Menschen geheißen wird, sich zu verhalten, als sen er ein Verschnittener, da, wo es das himmelreich, d. h. das allgemeine Wohl, die allgemeine, göttliche Weltordnung erheischt.

Ein Rath aber fann dies in keinem Falle genannt werben, da überhaupt im Gebiete der Religion, der Moral und bes Rechtes keine eigentlichen Rathschläge vorkommen, fondern immer nur Gebote und Verbote. In jeder dieser Sphäre bin ich verpflichtet zu thun, was mir als das Rechte und Beste vorgehalten wird, und nur darüber kann die Frage seyn, ob ein solches Gebot auf den vorkommenden Fall an wendbar und u pen vorfindlichen Umständen aussucht vor es ift auch bemerkt, daß "nicht Jedermann es fasset, soder (nur die), denen es gegeben ist". Die weitere Frage übrigens, wann das himmelreich, die hanches reiv odearwr, folches freiwillier Opfer von deneu, die biesen höheren Gedanten zu fassen vermögen, heische, ist durch Analogie mit dem in B. 3 bis 10. besprechenen Falle zu beantworten.

2) Ju Beziehung auf die paulinischen Ermahnungen het Nr. 2. allerdings Necht, wenn es rügt, daß Nr. 1. nicht dieses Apostels Vorliebe für die Schelosigkeit anerkennt, die, wie schon in nuserem ersten Artikel bemerkt worden, nicht blos, (wie Nr. 1. S. 9 irrthümlich meint) auf die Noth der damaligen Zeiten sich bezieht. Nr. 2. übersicht hingegen, wie dies indes auch die röm. = kath. Kirche thut, die ausdrückliche Verwahrung des Apostels in 1 Cor. 7, 35., daß er den Gläubigen durch seiten tiefe, oft wiederholte Vemerkung, daß das Geset der Sünde Stachel ist. --

Nun gesteht zwar Nr. 2. sogar S. 8 zu: "für bas Ideal ber Kirchendiener giebt es so gut, wie kein Verbot; darum war auch bei dem ersten Entstehen der Kirche keines nothwendig"; womit zu verbinden, was er S. 9 und 10 zugesteht: daß "in den allerersten Zeiten der Verbreitung der christl. Neligion", — "man im Drange der Zeitverhältnisse froh war, selbst unter den Verheiratheten tuchtige Manner für ben Rirchendienft zu gewinnen"; - er fest aber S. 8 noch bingu: "wenn fich nun bei ihrer weiteren Entwicke= lung Rirchendiener vorfanden und folche eingedrungen ma= ren, die nichts weniger, als ihrem Ideale nachtommen tonn= ten, auf wem liegt die Schuld? Wenn bei noch fchlechtern Beitumftanden die Rirdye gezwungen wurde, jur Erhal= tung ibres 3beals, vom Rathe gum Berbot gu fcbreiten, ift das fo was Entfesliches, mußte fie das nicht thun?"-Dan ficht bier, wie fchlecht es einem Katholifen, ber die Satsungen feiner Rirche vertheidigen will, ergeht, falls er fich bierbei auf bas Bernünfteln einläßt. Widerfpruch folgt bann auf Biderfpruch, wie bier, wo bas 3deal ber Rirdyendie= ner in ber erften Beit des Chriftenthums gesucht wird, wo aber gerade die Rirchenvorfteber, die boch wohl bem Ideale am nachften fanden, nicht nur Berbeirathete ju Prieftern und Bifchofen weihen, fondern wo es auch ausbrucklich als Befugniß fur die Rirchendiener ausgesprochen wird, eine chriftli= che Frau und Rinder ju haben. Bertrug bamals die Che fich mit bem 3deale des Priefterthums, warum nicht fpater? Legten damals die idealischen Rirchenvorfteher ihren Dienern feinen 3wang auf, warum wichen auch bierin die fpateren von ihren Dufterbildern ab? Geborte es aber zum Ideale eines Priefters, freiwillig ehelos ju fenn, wie ber Upoft. Paulus (1 Cor. 9, 12.) fich beffen ruhmt, bat dann nicht gerade bie fpatere Rirche bas Ideal badurch entivurbigt, baß fie ben Rern, Die Freiwilligteit, wegwarf, und nur die Sputfe, die for= melle Chelofigteit, bewahrte? Beigt endlich bie Geschichte nicht, daß gerade diefes Gefet zu ben fcheuslichften Laftern hingetrieben, und fo jenes vorgebliche Ideal mit eigenen Sugen recht eigentlich in ben Roth getreten bat?-

Aber Nr. 2. verfällt in Beziehung auf diefen Punft in der Folge noch in mehrere Inconfequenzen. So wird S. 60 be= hauptet: "die Berufung auf die geduldeten Priesterehen früherer Jahrhunderte halte nicht Stand; ein jeweiliger Rothstand tonne nicht als Norm aufgestellt werden." Wann war aber Nr. 2. zufolge die christliche Kirche im eigentlichen Nothstand, damals, als für die idealischen Rirchendiener der ersten Zeit noch kein Verbot nothig war, oder später, als "die Kir= che gezwungen wurde, vom Nathe zum Verbot zu schreiten?" und kann also der Nothstand, z. B. unter Gregor VII. als ab= folute Norm für alle Folgezeiten ausgegeben werden?

Bie dem auch feb, fo zeigt fich jedenfalls, wie von Rr. 2. Die Ubwefenheit des Cheverbotes einmal als Beweis fur die Voll fommenheit der ersten Rirche, das anderemal als Zeichen ihres Nothstandes gebraucht wird. — Beiterhin wird E. 70 behauptet, der Colibat "gehore zur fathol. Rirchen-

Der diefem Berichte gestattete Raum unterfagt uns, noch weiter die bedeutenden Stellen anzuführen, welche auch bei den übrigen Rirchenvatern diefes Zeitraumes überfehen worden find, daher wir auch, was die noch ubrigen Theile diefes Bertes betrifft, die noch über 1300 Seiten einnehmen, uns darauf befchranten muffen, junachit die auffallendften Irrthumer, Unrichtigkeiten und Lucken anzudeuten und zulett dasjenige im All gemeinen anzugeben, mas durch diefes Wert in Babrheit For derliches geleistet worden ift. -

Bir bemerten daher 1) die Th. I. S. 269. 270 als fort. laufend angeführte und überfeste Stelle aus dem 105. Brieft bes Synefius ift ein bloßer Auszug aus demfelben, welchen burch die Urt der Ueberfegung, und durch Weglaffung zugebis riger Stellen zum Theil ein unrichtiger, zum Theil fogar dem Urterte widersprechender Ginn gegeben worden ift, wie fich Je dem schon bei fluchtiger Bergleichung ergeben wird.

2) Es erhellet feineswegs, wie I., S. 263 behauptet with, "aus ben Nachrichten der eifrigften Segner der Ebe, daß die Geistlichen (im 5. Jahrhundert) meift verheirathet waren."

3) Dag I. S. 283. Joh. 10, 26 flatt 19, 26 angeführt, ift wohl nur ein Druckfehler.

4) Im vierten Beitraume, von 440 bis 700 wird mit feis nem Borte der Unfichten des Dionnfius Ureop., Bincentius Lirinenfis, Fulgentius und Ifidorus Sifp. gebacht, von welchen namentlich ber Erste einen fo bedeutenden Einfluß auf das Mittelalter bis auf die Reformatoren hinab gehabt bat.

5) Die I. G. 309 ff. gegebene Ueberfetzung ber juftiniani schen Gesete ift theils ungenau, theils unvollständig, indem du bezeichnendsten Stellen weggelaffen find; fo ift j. B. was bat das Erste betrifft, in L. 42. C. de episc. etc. nicht von eine Borfchrift der Apostel, fondern von ihrer Lehre (doctrina) bie Rede. Ebenso find die Beschluffe des Trullaninus G. 317ff. jum Theil unrichtig ubertragen, wie j. B. der Can. XIIL nicht fagt: "Nachdem wir vernommen, daß es in der rom. Rirche Brauch ift" u. f. w. ; fondern: "επειδη εν τη Ρωμαιων exκλησια εν ταξει κανονος παραδεδοσθαι διεγνωμες," alfo: "daß es in der tom. Rirche als Ranon überliefert worden" u. f. m. Auch war bei biefer Synode nicht nur der Patriarch von Conftantinopel gegewärtig; fondern nach diefem ftehen auch die Unterschriften ber Patriarchen von Alexandrien, Jerufalem, Antiochien und Juftinianopolis. ---

6) I. S. 398 wird in Beziehung auf den vierten Zeitraum (v. 440 - 700) bemerkt: "auch die geistigen Folgen der gewaltfamen unterdrückten Raturtriebe, eine trube, duftere, frampfhafte Anschauung des Lebens, eine mit unreinen Bilden ringende, oft bis zum Bahnfinn verirrte Einbildungstraft blieber

bei den Klerikern nicht aus." Erwiefen foll dies werden durch eine Anekdote aus Gregor von Lours, wonach dem Bischof Eparchius Leufel erschienen feyn follen, und durch Anführung zweier Beispiele von Euthaltsamkeit und zweier von Richtent= haltung.

ī

÷

7) Benn I. S. 425 von Scotus Erigena de Nat. div. II. 6., fo war daneben auch IV. 23. p. 216. zu erwähnen.

8) Ju Beziehung auf die, nach I. S. 430 von Ehrodes ang eingeführte vita canonica hätte nicht überschen werden follen, daß eigentlich der heil. Rigobert, seit 696 Erzbischof von Rheims, †448, der Stifter des Zusammenlebens der Rieriker war, wie dies schon von Lupus (opp. L. IV. p. 18. hinreichend erwiesen, und daß dasselbe auch in Italien eingeführt worden. (eod. p. 26.)

9) I. S. 457 fieht, Guarini B. v. Modena († 1026) habe alle, welche zu Kirchenpfründen befördert werden follten, gezwungen, zu schwören, daß sie zeitlebens keusch leben wollten; in den beigebrachten Formularen steht aber nur: promitto, oder promitto coram deo et omn. sanctis.

10) I. G. 542 wird behauptet: "Rinder aus folden verfinchten Ehen (nämlich von Personen in verbotenen Verwandtschaftsgraden) benannte die gütige Mutter, die Hierarchie, mit dem Namen Wechselbälge, Krüppel, Lahme, Blinde u. s. w." In der Erweisstelle heißt es aber nür: ex his autem procreari solent coeci, claudi, gibbi et lippi sive aliis turpibus maculis aspersi; womit nur die auch von Aerzten bestätigte Erschrung als zu weit ausgedehnt erscheint; wonach wirklich aus den Ehen naher Verwandten häufig solche mangelhaste Zeugungen hervorgehen. —

11) Ih. Il. S. 19 wird ohne Erweis behauptet: Den
 Mönch Hilbebrand (Greg. VII.) "fümmerte nicht der Untersgang des Familienglückes und der Sittlichkeit der Priester."
 12) Daß nach II. S. 31 keo IX. in seinem Constitutum geboten habe, "daß die Frauen der Kleriker als Sclavinsnen der Lateranfirche angeeignet werden sollten," ist doch wohl nicht als richtige Uebersetung der folgenden Stelle aus Damianis Ep. 3. L. IV. anzussehn, wo er berichtet: "in plenaria plane synodo — Leo p. constituit, ut quaecunque damnabiles solltane intra romana moenia reperirentur pressibyteris prostitutae, et tunc et deinceps Lateranensi palatio

tis find allem Aufchein nach nur Concubinen zu verstehen, is und daß hier ancilla nicht mit Magd, fondern mit Sclavin die überfest worden, hätte wohl gerechtfertigt werden follen.

13) S. 72 wird mißverständlich behauptet, Nicolaus II. Sabe den lombardischen Suffragauen, und dann auch alleu 18 übrigen Bischöfen geboten, die concubinarischen Priefter vom Altardienste zu entfernen; denn das Erfte that der von 113 italian. Bifchofen beschloffene dritte Canon der romischen Onnobe von 1059, und das Lettere geschah nur, indem Nicolaus Diefes von ber rom. Mutter=, Mufter= und Deifterfirche erlaffene Gefet fammtlichen Lochterfirchen zur gebührenden Rachachtung mittheilte. - Auch war, was G. 74 von ber Bufammentunft Damianis mit den Bischofen gesagt wird, dem Bericht von jener Synode vorauszuschicken, da sie, wie auch Lupus (opp. V. 85.) behauptet, den can. 3. derfelben zur Folge hatte. — Endlich hatte hier der eigentliche Cardinalpuntt der Edlibatsgeschichte nicht überfehen werden follen, welcher in dem, auf diefer Synode von Berengar abgelegten tatholischen Glaubensbekenntniß enthalten ift, wonach Brod und Baffer nach der Confectation nicht nur ein Sacrament, fondern auch der mahre Leib und das mahre Blut Jeju Chriffi, et sensualiter non solum sacramento, sed in veritate manibus sacerdotum tractari etc., was, in Verbindung mit dem Slauben an die unbefleckte Empfängniß Maria, für Glaubige, - wir möchten fagen, unabweislich - die Birginität be Priefter, die Jesum regeneriren, postulirt.

14) Daß es auch S. 147 Dam iani ,, nicht vergonnt gewefen, über feiner Zeit zu ftehen," und daß "feine Theologiedie gemeinste Zeittheologie" fen, dieses Urtheil wird durch Damianis unermudliches Streben zur Sittenreformation des dammligen Klerus, durch feine Freimuthigfeit gegen die Pabstie und durch viele Stellen feiner Schriften als unrichtig erwiefen.

15) S. 404 wird im Lert behauptet, "jur Zeit June cenz III. lebte der niedere Klerus überall in Che, oder Concubinat, oder sonftiger Ausschweifung." Die in den Anwerfungen beigebrachten Zeugniffe berechtigen aber nicht zu so-allgemeiner Behauptung.

16) S. 465 heißt es, auf der falzburger Synode von 1274 feyen die Statuten des inoner Concils eingeschärft worden, die Statuten felbst find aber mit Stillschweigen übergangen.

17) Im Allgemeinen ift noch über die erste Ubtheilung bes zweiten Bandes zu bemerken, daß von den 590 S., welche die Geschichte des Colibats von nur 250 Jahren behandeln, der Theorie nur 90 Seiten gewidmet, und daß des heil. Bernhard im Bergleich mit Damiani zu wenig, und Ubalard's, hugo's und Richards von St. Victor, des Alanus ab Insulis, des Alerander ab Hales, der feine Summa auf Befehl Innocenz IV. geschrieben, und Roger Baco's gar nicht gebacht ift.

18) Sleich im Eingang der zweiten Abtheilung, S.591, ift das Eigenthümlichte der Synodalbeschluffe des nennten Zeit-

raumes (von 1300 — 1517) unerwähnt geblieben, nämlich bas öftere Androhen von Geldstrafen und der häufigeren Erwähnungen von zu gestattenden Dispensen. Die Clementine (L. III. T. 1. c. 1.) von 1311 ist übergangen. Dante und Boccaccio werden nur in einer Rote genannt.

19) Im §. 61. find unerwähnt geblieben die Predigten des Francisfaners Berthold aus dem 13. und des Dominifaners Lauler ans dem 14., da doch befonders aus dem letten eine reiche Ausbente für die Geschichte sowohl der Sitten als der Anfichten jener Zeiten zu schöpfen war; auch ist im §. 67. die wichtige Schrift des Gottfr. Bouffard über den Colibat der Geistlichen, welche 1505 zu Paris erschienen, übergangen.

20) Die S. 896 bis 929 gegebene Sefchichte des Eslibats in den Zeiten der trienter Synode ift in jeder Beziehung unzureichend, und würde als der schwächste Theil des ganzen Wertes anzusehen feyn, wenn nicht:

21) Die §§. 72 und 73 nachfolgten, welche die Geschichte des 17., 18. und 19. Jahrhunderts enthalten follen, wirflich aber nur die Synodalbeschluffe gegen das Concubinat der Geistlichen in einiger Vollständigkeit enthalten, übrigens nur einzelne Data zur Geschichte dieser Zeiten liefern. —

Aus Diefen Bemertungen, auf die wir uns bier beschränten mußten, wird zur Genuge bervorgeben, daß bas vorliegende Wert (Dr. 3.) nur als eine unvollftandige und nur mit Bor= ficht zu gebrauchende Materialiensammlung für eine noch zu fchreibende Geschichte des Colibates angufeben ift, und wurde ben Srn. Berfaffern, namentlich für die mubfelige Aufführung ber babin einfchlagigen Synodalbefchluffe, noch mehr Dant ju widmen fenn, wenn fie durch Unfuhrung ber Terte ber griechi= fchen und ber lateinischen ofumenischen Onnobalbeschluffe das abermalige Auffuchen berfelben überfluffig gemacht hatten. 20as Die Sache felbit betrifft, fo ift fie durch Diefes Wert nicht um Bieles fpruchreifer geworden, als fie es bereits durch des Ca= lirtus und Rorners Ubhandlungen gewefen; benn fchon durch Diefe waren bie Sauptfate, auf welche es bei Diefen Unterfuchungen aufommt, jur Eviden; gebracht und von bem, was jene noch ju wünfchen übrig ließen, ift durch Dr. 3. nur Weniges geleiftet. Jedenfalls aber verdient es als eine febr reiche Bufammenftellung geschichtlicher Thatfachen und Zeugniffe uber das Colibat eine andere Beurtheilung, als die im Margheft des Katholiten b. 3. in wenigen Beilen enthaltene, burch welche Diefes Drgan ber gelehrt und rechtgläubig scheinen wollenden Ratholifen in Deutschland in der That nur fich felbit verurtheilt. Da fie beutlich ju erkennen giebt, was von biefer Parthei ju erwarten fteht, fo mag es als Schlußstein fur Dr. 3., wie als Rechtferti= gung beffelben bier eine Stelle finden : "Die Recenfion Diefes

18 \*

Buches, iheißt es S. 382., finden wir im Franc Parlear. T. I. p. 184. mit folgenden Borten ausgesprochen: ",,,depuis une vingtaine d'années, les grandes Commotions avoient prodigieusement multiplié les maladies de cerveau; la manie, la démence, la frénesie ont eu chacune leur époque; la tendance est maintenant, vers l'imbécillité; j'ai traité plusieurs sujets arrivés à ce période, et j'en ai guéri quelques-uns à force de cordiaux. Chez la plupart le mal est incurable, "" ardet Ucalegon." —

## Zweiter Urtifel

Im erften Urtikel ift über bas Dert Nr. 3., welches eine Beschichte des firchlichen Colibatgefestes fenn foll, berichtet Die beiden anderen Schriften verhandeln über die worden. Grunde fur und gegen Aufhebung Diefes Gefetes, und über Die, zu folcher Aufhebung berechtigte Behorde. Es ift vor 21lem ju bemerten, baß, obgleich bie Brn. Berf. berfelben fir Ratholiten, der der zweiten fogar fur einen tathol. Geiftlichn fich ausgeben, bennoch feine der beiden Abhandlungen mit ber Senehmigung der geiftlichen Behorde versehen ift, ohne welch, dem Tridentinum, und den oft, und noch durch das jegige Riv chenhaupt, erneuerten Berordnungen zufolge, tein Ratholit itwas drucken ju laffen fich unterfangen barf. Reiner von beibn Schriften tann daber eine firchliche, ober irgendwie amtikke Bedeutung zuerkannt werden, es fen denn, baß fie, wie bie mi ften jetzt von fogenannten Ratholiten befannt gemachten Edni ten, den Beweis verstärten helfen follten, daß die fpecififchen Grundfate des Ratholicismus bei den gebildeten Mation Europas bereits fo weit vertommen find, daß felbft diejemign, welche fich zu Udvotaten der Rirche und Rechtglaubigfelt auf werfen, diefelben vilipendiren, oder gang und gar gut ignorin scheinen. Wenn nämlich bie Brn. Berf. von Rr. 1. S. 63 #6 durch ,, die einfache Erklärung zu rechtfertigen glauben, baffifte als Mitglieder der tathol. Rirche auftreten, aber als folde, welche aufrichtige und freimuthige Meußerungen uber im fittlichen und religiofen Bedurfniffe eben fo wohl für en Recht und für eine Pflicht halten, " und G. 64 beheupten: "wenn wir gegen das Colibatgesets fprechen, fo fichn wir in feinem unvereinbaren Gegenfas mit ber Lehn der Kirche, obgleich allerdings von einem andern Standpunkt aus, welchen wir abfichtlich hier verlaffen, fich Bieles faam ließe, wogegen fich diese kathol. firchliche Ansicht, wie fie in dem tridentiner Concilium ausgesprochen worden iff, mr mit großer Odywierigfeit bertheidigen laffen wurde ; " fo hat alferdings Nr. 2. vollig Recht, dagegen ju bemerten : "Es if

jedenfalls nicht fonderlich katholisch, gegen den of fen vorliegenden Ausspruch eines allgemeinen Conciliums eine solche Sprache zu führen, und wer seine Privatvernunft über die allgemeine Vernunft, die durch die Kirche repräsentirt wird, erheben will, mag es dort thun, wo dies Grundsalt ist." Doch hätte der Hr. Verf. von Nr. 2., um durch solche Rüge nicht zugleich sich selbst zu verurtheilen, die tribentinischen Verordnungen über die Hennische Von Schriften beobachten müssen, da denn die firchliche Censurbehörde Behauptungen, wie 3. B. die S. 83 ausgesprochene, daß der Bi= schof feine Ansichten "nicht gegen den entschiedenen Willen seirigen durchseiten darf," daß überhaupt also "den Laien ein negativer Antheil an der Kirchenwelt zusomme," gewiß das Imprimatur verweigert haben wärde.

277

Solche Grundfätze, wie die bier aus Nr. 2. und oben aus Rr. 1. angeführten, untergraben die romisch=fatholische Kirche, welche wesentlich auf dem un antaste aren Anschen der allgemeinen Synodalbeschluffe, der undednigten Unterordnung der Laien unter die geistliche Obrigkeit, und auf Unterdrückung jedes öffentlichen, undernstenen Natjonnirens über fürchliche Gegenstände beruhet, wie Nef. dies in feinen Schriften über allein feligm achen de Kirche, und zuleist in der Albandlung "wash heißt rom.=fath. Kirche?" die geist unwiderlegt, und wie jeder undefangene Eindlich in die Geschichte diefer Kurche zeigt, überhaupt unwiderleglich dargethan zu haben glandt.

So existirt benn auch die Frage von der Zwecknäßigkeit des Priester-Edibates gar nicht für einen ächten, rechten Ratholiken, und auch hierin hat Mr. 2. gegen Mr. 1. den Katechismus auf seiner Seite, wenn es S. 10. bemerkt: "für den wahren Katholiken hat (die) Berufung (auf den Apostel Paulus n. f. w.) keine Bedeutung, denn ihm üf die Kirche ein verennirendes Hente, und einem solchen gilt der Ausspruch in unfern Lagen: der Bischof soll keines Weibes Mann son, so viel, als jener, der Bischof soll eines Weibes Mann kepn."

Die Kir che lehrt, daß die Verpflichtung ju lebenslänglicher Ebelosigfeit für die ber höheren Beihen Theilhaftigen im U. und R. Lestament und in den ältesten fürchlichen Ueberlieferungen gegründet, und zunächst durch Verordnungen der, hier in unfehlbaren, römischen Stellvertreter Ebristi, dann vollends durch wiederholte Veschluffe öfumenischer Concilien allgemeines Kirchengesch geworden, und daß, wenn in ältesten Zeiten auch Verchelichte zum Priesterthume zugelassen, vies nur in Noch, bei Ermanglung eheloser Candidaten geschehen fen, jedenfalls aber auch folche Verehelichte zur Enthaltfamkeit verpflichtet gewesen wären.

Dies lehrt die Kirche, und mag nun vor dem Richterftuble der wahrhaften Eregefe die Deutung gang verwerflich icheinen, welche die rom.=tathol. Rirche den Stellen des alten und neuen Teftam. gegeben hat, mag die von teinem Inder verftummelte Geschichte jener Rirchenlehre geradezu widerfprechen, mag endlich das Vernunftrecht fich noch fo deutlich und ftrenge gegen folche Seel= und Leibeigenschaft aussprechen, und die Vernunftmoral und Vernunftreligion noch fo entschieden gegen den Grund und die Folgen des Colibatgefetes proteftiren; dies Alles tann nicht den Glauben und Gehorfam des rom.=fath. Rirchengläubigen erschuttern, welcher jedesmal unweigerlich und unverweilt, verftummend, fich zu unterwenfen hat, wo die, ihm heilige, unfehlbare Rirche, nämlich bas dem Pabste fich anschließende, ihm eidgemäß gehorchende Bifchofthum gesprochen, gelehrt, entschieden hat \*). At. derlei fouftige Ueberzeugung, und ware fie felbft, wie die des Galilai, eine mathematische, muß unter ben Glanben ge fangen genommen werden. -

Daß aber die Kirche sich vollständig und unzweidentig über die Nothwendigkeit des lebenslänglichen Priestercolibates erklän, und alle dieser Lehre entgegengescheten Meinungen, theils msbrücklich, theils implicite verworfen, alle von Fürsten und eingelnen Bischofen dagegen erhobene Bedenklichkeiten auf ihre Urt beseitigt hat, ift hinreichend schon allein burch bie Geschichte der abendländischen oftumenischen Synoben erwiefen. -

Einen Unterschied hierbei machen zu wollen zwischen dogmatischen und Disciplinar= Bestimmungen, ist durchaus unstatthaft; 1) weil das Gebot, der Kirche wider spruchlos zu gehorchen, sobald sie gesprochen, selbst keine Unterscheidung macht, und auch übrigens kein Kriterium zu solcher Unterscheidung allgemeine Geltung hat, und 2) weil es zu den Grundlehren ber rom.=kath. Kirche gehort, das überhaupt in firchlichen Angelegenheiten nur die auserwählten Organe des h. Geistes, nämlich die Kleriker, eine Stimme haben, und nur die Bischiek, von auch diese nur unter der Oberherrschaft des Pabstes, ver eigentlich berathende und bestimmende Theil der Kirche find, daher es schon wider die Disciplin ist, wenn Laien, durch Aussiellung jenes Unterschiedes zwischen dogm. und Discipl.-Be-

\*) Roch am 14. Cept. 1829 erklårt ber Abbé Affre in ber Gazette be France vom 18. b. M.: "Je suis catholique non comme les Jassénistes, les Parlementaires, les partisans de la Constitution civile du clergé, mais comme le Souversin pontife et les évêques en communion avec lui? — ftimmungen, fich felbst zu einer Function berufen, die ihnen nicht von Rirchenrechtswegen zutommt.

Der Grundstein der rom. = fath. Kirche ist die unerschütter= liche, unantastbare Autorität ihrer Hierarchie; denn nur durch diese unterscheidet sie sich wesentlich von jeder anderen christlichen Gemeinschaft. Gewiß aber wird an diesem Grund= steine gerättelt, wenn Laien sich untersangen, eines ihrer Gesete als nicht im neuen Lestament, noch in der ältesten Ueberliefe= rung begründet, als unnöthig und ungweckmäßig, ja sogar als schädlich und rechts = und staatswidrig darzustellen, da vielmehr die einzige Aufgabe für den Kirch engläubigen sein tam, sich ganz in die Ansicht der Gesetzerin zu verseizen, und Bi= bel, Geschichte, Necht und Staat nur mit den Augen sei= ner Lehrerin und Meisterin anzuschen.

Es kann diesennach den Hrn. Bfrn. von Nr. 1. als Laien, auf teine Beise die Befugniß zuerkannt werden, "für sich", und wie sie S. 6 behaupten, "für einen großen Theil ihrer Slaubensgenossen" in der Eblidatsangelegenheit "aufzutreten", und wenn ihnen auch "Ernst und Sorgfalt" bei Prüfung, und "Ruhe und Mäßigung" beim Aussprechen des Seprüften, wie überhaupt eine wohlmeinende Abssicht bei ihrem öffentlichen Auftreten nicht füglich abgesprochen werden dürfte, so ist es doch befremdend, daß sie das Bider für chliche ihres Schrittes nicht wahrgenommen, und nicht eingeschen haben, was jest bereits ein Gemeinfahr des reflectirenden Denkens geworden, daß nämlich, der Form oder dem Glaubensgrunde nach, zwischen ftrengrömischem Dogmatismus oder Antoritätsglanden und widerfatholischem Rationalismus oder Antoritätsglanden und steine halt bare Mitte sich finde.

Rach diefen Vorbemerkungen, ju welchen uns nicht nur die porliegenden, soudern überdies die meisten jeht von sogenaunten Ratholiten verfaßten Schriften veranlaßt haben, geben wir zu näheren Würdigung der ersten über, bei welcher wir zu beleuchten haben, zuerk, was in Nr. 1. nud 2. über die Geschichte des Collbatgestes beigebracht, dann, was in beiden über die "Rachtheile und angeblichen Vortheile" dessellen, gutest, was über die Frage gesagt worden, "wie und nach welchen fircheurechtlichen und staatsrechtlichen Erundfäßen dessen Unshebung vorzunehmen sen."-I. Die Geschlichte des Collbars wird in Nr. 1. von G. 7 bis 62 und die Beleuchtung desselben in Nr. 2. von G. 5 bis 42 verhandelt, und zwar in der nämlichen Weise, wie in Nr. 3. Auch hier müssen wir uns darauf beschränten, nur die wichtigten Punfte zu berühren. --

1) Rr. 1. C. 7 f. ficht in Matth. 19, 12. feine "Opur eines Gebotes, oder auch nur eines Rathes3" Dr. 2. beharet dagegen S. 6 f. auf der katholischen Meinung, daß jene Stelle einen Rath enthalte. Ref. kann keiner von beiden Behauptungen und auch derjenigen nicht ganz beistimmen, durch welche in den neuesten theol. Annalen (Febr. 1829, S. 137) jene beide berichtigt werden sollen, und wonach V. 11 und 12. sich nur auf den "keuschen Gebrauch des Ehestandes beziehen follen. Daß B. 11. sich nur auf das Vorhergehende, auf B. 9 und 10. beziehe, ist klar; B. 12. aber enthält eine allgemeine Reflexion, und nur insofern ein Gebot, als darin mittelbar jedem Menschen geheißen wird, sich zu verhalten, als sen ein Verschnitteuer, da, wo es das Himmelreich, d. h. das allgemeine Wohl, die allgemeine, göttliche Weltordnung erheischt.

Ein Rath aber kann dies in keinem Falle genannt werden, da überhaupt im Gebiete der Religion, der Moral und bes Rechtes feine eigentlichen Rathschläge vorfommen, fondern In jeder diefer Ophare bin immer nur Gebote und Verbote. ich verpflichtet zu thun, was mir als das Rechte und Befe porgehalten wird, und nur darüber tann die Frage fenn, ob ein foldjes Gebot auf den vortommenden Fall an wendbar und i ben vorfindlichen Umftanden ausfuhrbar fen. So iff zwar geboten: "wer es faffen tann, der faffe es"; aber es ift auch bemerkt, daß "nicht Jedermann es faffet, fondern (nur die), benen es gegeben ift". Die weitere Frage ubrigens, wann das himmelreich, die Basilea two odparwo, folches freiwillige Dofer von deneu, die diefen hoheren Gedanten ju faffen vermogen, beifche, ift burch Unalogie mit bem in 2. 3 bis 10. befpre chenen Falle zu beantivorten.

2) In Bezichung auf die paulinischen Ermahnungen het Nr. 2. allerdings Necht, wenn es rügt, daß Nr. 1. nicht dieses Apostels Vorliebe für die Ehelosigkeit anerkennt, die, wie schon i in nuserem ersten Artikel bemerkt worden, nicht blos, (wie Nr. 1. S. 9 irrthümlich meint) auf die Noth der damaligen Zeiten sich bezieht. Nr. 2. übersicht hingegen, wie dies indes auch die röm.=kath. Kirche thut, die ausdrückliche Verwahrung des Apostels in 1 Cor. 7, 35., daß er den Glaubigen vorth feine Lehrmeinungen "keinen Strick an den Hals wersten wolke", fo wie dessen vieler, oft wiederholte Vemerkung, daß das Geset der Sünde Stachel ist. —

Run gesteht zwar Rr. 2. sogar S. 8 zu: "für bas Ideal ber Kirchendiener giebt es so gut, wie kein Verbot; darum war auch bei dem ersten Entstehen der Kirche keines nothwendig"; womit zu verbinden, was er S. 9 und 10 zugesteht: daß "in den allerersten Zeiten der Verbreitung der christl. Religion", — "man im Drange der Zeitverhältnisse froh war, selbst unter den Verheiratheten tuchfige Manner für ben Rirchendienft zu gewinnen"; - er fest aber S. 8 noch hingu: "wenn fich nun bei ihrer weiteren Entwicke= lung Rirchendiener vorfanden und folche eingedrungen ma= ren, die nichts weniger, als ihrem Ideale nachfommen tonn= ten, auf wem liegt die Schuld? Wenn bei noch fchlechtern Beitumftanden die Rirche gezwungen wurde, gur Erhals tung ihres 3beals, vom Rathe jum Berbot ju fcreiten, ift bas fo was Entfegliches, mußte fie bas nicht thun?" -Dan ficht bier, wie fchlecht es einem Ratholifen, ber die Satzungen feiner Rirche vertheidigen will, ergeht, falls er fich bierbei auf das Bernünfteln einlaßt. Widerfpruch folgt bann auf Widerfpruch, wie bier, wo bas 3deal ber Rirdjendiener in der erften Beit des Chriftenthums gesucht wird, wo aber gerade bie Rirchenvorfteber, die body wohl bem Ideale am nachften ftanden, nicht nur Berheirathete ju Prieftern und Bifchofen weihen, fondern wo es auch ausdrucklich als Befugnif für die Rirchendiener ausgesprochen wird, eine chriftli= che Frau und Rinder zu haben. Bertrug Damals bie Che fich mit bem Ideale des Priefterthums, warum nicht fpater? Legten Damals Die idealischen Rirchenvorsteher ihren Dienern teinen 3wang auf, warum wichen auch bierin bie fpateren von ihren Mufterbildern ab? Gehorte es aber jum Ideale eines Priefters, freiwillig chelos ju fenn, wie ber Apoft. Paulus (1 Cor. 9, 12.) fich beffen ruhmt, bat dann nicht gerade bie fpatere Rirche bas 3beal baburch entwurbigt, baß fie ben Rern, bie Freiwilligteit, wegwarf, und nur die Spulfe, bie formelle Chelofigteit, bewahrte? Beigt endlich bie Geschichte nicht, daß gerade diefes Gefetz ju ben fcheuslichften Laftern bingetrieben, und fo jenes vorgebliche 3beal mit eigenen Sugen recht eigentlich in den Roth getreten bat?-

281

Uber Nr. 2. verfällt in Beziehung auf diefen Punkt in der Folge noch in mehrere Inconfequenzen. So wird S. 60 be= hauptet: "die Berufung auf die geduldeten Priesterehen früherer Iahrhunderte halte nicht Stand; ein jeweiliger Rothstand tonne nicht als Norm aufgestellt werden." Wann war aber Nr. 2. zufolge die christliche Kirche im eigentlichen Nothstand, damals, als für die idealischen Kirchendiener der ersten Zeit noch kein Verbot nothig war, oder später, als "die Kir= che gezwungen wurde, vom Nathe zum Verbot zu schreiten?" und tann also der Nothstand, z. B. unter Gregor VII. als ab= folute Rorm für alle Folgezeiten ausgegeben werden?

Bie dem auch feb, fo zeigt fich jedenfalls, wie von Rr. 2. Die Abwefenheit des Cheverbotes einmal als Beweis für die Bolltommenheit der ersten Rirche, das anderemal als Zeichen ihres Nothstandes gebraucht wird. — Beiterhin wird E. 70 behauptet, der Colibat "gebore zur fathol. Rirchendagegen S. 6 f. auf der katholischen Meinung, daß jene Stelle einen Rath enthalte. Ref. kann keiner von beiden Behauptungen und auch derjenigen nicht ganz beistimmen, durch welche in den neuesten theol. Annalen (Febr. 1829, S. 137) jene beide berichtigt werden sollen, und wonach B. 11 und 12. sich nur auf den "keuschen Gebrauch des Scheskandes beziehen sollen. Daß B. 11. sich nur auf das Vorhergehende, auf B. 9 und 10. beziehe, ist klar; B. 12. aber enthält eine allgemeine Resterion, und nur insofern ein Gebot, als darin mittelbar jedem Menschen geheißen wird, sich zu verhalten, als sen er ein Verschnitteuer, da, wo es das himmelreich, d. h. das allgemeine Wohl, die allgemeine, göttliche Weltordnung erheischt.

Ein Rath aber fann dies in keinem Falle genannt werben, da überhaupt im Gebiete der Religion, der Moral und bes Rechtes keine eigentlichen Rathschläge vorkommen, sondern immer nur Gebote und Verbote. In jeder dieser Sphäre bin ich verpflichtet zu thun, was mir als das Rechte und Beste vorgehalten wird, und nur darüber kann die Frage seyn, ob ein solches Gebot auf den vorkommenden Fall an wendbar und in hen vorsindlichen Umständen ausstührt bar sch. So ift zwar gehoten: "wer es fassen kann, der fasse stift eich bemerkt, daß "nicht Jedermann es fasset, sondern (nur die), benen es gegeben ist. Die weitere Frage übrigens, wann das himmelreich, die haardea two odgarwor, solches freiwillige Opfer von denen, die diesen schweiten Bedanten zu fassen gen, heische, ist durch Analogie mit dem in B. 3 die 10. besprechenen Falle zu beantworten.

2) In Bezichung auf die paulinischen Ermahnungen hat Nr. 2. allerdings Recht, wenn es rügt, daß Nr. 1. nicht dieses Apostels Vorliebe für die Spelosigkeit anerkennt, die, wie schon in unserem ersten Artikel bemerkt worden, nicht blos, (wie Nr. 1. S. 9 irrthümlich meint) auf die Noth der damaligen Beiten sich bezieht. Nr. 2. übersieht hingegen, wie dies indef auch die röm. = kath. Kirche thut, die ausdrückliche Verwahrung des Apostels in 1 Cor. 7, 35., daß er den Gläubigen durch seine Lehrmeinungen "keinen Strick an den Hals wersen wolle", so wie dessen vieler ist. weiderholte Vemerkung, daß das Geset der Sünde Stachel ist. —

Run gesteht zwar Nr. 2. fogar S. 8 zu: "für bas Ideal ber Kirchendiener giebt es fo gut, wie kein Verbot; darum war auch bei dem ersten Entstehen der Kirche keines nothwendig"; womit zu verbinden, was er S. 9 und 10 zugesteht: daß "in den allerersten Zeiten der Verbreitung der christl. Religion", — "man im Drange der Zeitverhältniffe froh war, selbst unter den Verheiratheten tuch-

tige Manner für ben Rirchendienft ju gewinnen"; - er fest aber S. 8 noch bingu: "wenn fich nun bei ihrer weiteren Entwicke= lung Rirchendiener vorfanden und folche eingedrungen ma= ren, die nichts weniger, als ihrem Ideale nachtommen forn= ten, auf wem liegt bie Schuld? Wenn bei noch fchlechtern Beitumftanden die Rirche gezwungen wurde, jur Erhals tung ibres 3beals, vom Rathe jum Berbot ju fchreiten, Satzungen feiner Rirche vertheidigen will, ergebt, falls er fich bierbei auf bas Bernünfteln einläßt. Widerfpruch folgt bann auf Widerspruch, wie bier, wo bas 3deal ber Rirchendies ner in der ersten Beit des Chriftenthums gesucht wird, wo aber gerade die Rirchenvorsteher, die boch wohl bem Ideale am nachften fanden, nicht nur Berbeirathete ju Prieftern und Bijchofen weihen, fondern wo es auch ausdrücklich als Befugniß für die Rirchendiener ausgesprochen wird, eine chriftli= che Frau und Rinder zu haben. Bertrug bamals bie Che fich mit bem Ideale des Priefterthums, warum nicht fpater? Legten Damals Die idealifchen Rirchenvorfteher ihren Dienern teinen 3wang auf, warum wichen auch bierin bie fpateren von ihren Dufterbildern ab? Gehorte es aber jum Ideale eines Priefters, freiwillig ehelos ju fenn, wie der Apoft. Paulus (1 Cor. 9, 12.) fich deffen ruhmt, bat bann nicht gerade bie fpatere Rirche bas Ibeal dadurch entwürdigt, daß fie den Rern, Die Freiwilligteit, wegwarf, und nur die Spulfe, die for= melle Chelosigteit, bewahrte? Beigt endlich bie Geschichte nicht, daß gerade biefes Gefetz zu ben fcheuslichften Laftern hingetrieben, und fo jenes vorgebliche 3deal mit eigenen Sugen recht eigentlich in ben Roth getreten bat?-

Uber Nr. 2. verfällt in Beziehung auf diefen Punft in der Folge noch in mehrere Inconsequenzen. So wird S. 60 be= bauptet: "die Berufung auf die geduldeten Priesterehen früherer Jahrhunderte halte nicht Stand; ein jeweiliger Rothstand tonne nicht als Norm aufgestellt werden." Wann war aber Nr. 2. zufolge die christliche Kirche im eigentlichen Nothstand, damals, als für die idealischen Kirchendiener der ersten Zeit noch kein Verbot nothig war, oder später, als "die Kir= che gezwungen wurde, vom Nathe zum Verbot zu schreiten?" und kann also der Nothstand, z. B. unter Gregor VII. als ab= folute Norm für alle Folgezeiten ausgegeben werden?

Bie dem auch feb, fo zeigt fich jedenfalls, wie von Rr. 2. Die Ubwefenheit des Cheverbotes einmal als Beweis fur die Bolltommenheit der ersten Kirche, das anderemal als Zeichen ihres Nothstandes gebraucht wird. — Beiterhin wird E. 70 behauptet, der Colibat "gehore zur tathol. Rirchenverfassung " und nur der h. Geift, der in der Kirche zu finden, "und nicht der Zeitgeift, deffen Wefen Veränderlichteit, sen der Normalgeift." Dies berechtigt unabweislich zur Schlußfolge, daß entweder die apostolischen Kirchen, in welchen die Priesterehe erlaubt, nicht katholisch waren, und daß der Apost, Paulus "das Ideal des Priesters nicht festhalten wollte;" oder daß der Geist, welcher im Wefentli= chen (und dazu wird ja die Verfassung und ihr Colibatgesetz gerechnet,) einmal verbietet, was er das anderemal gestatet, dessen mithin Veränderlichteit ist, nicht derjenige h. Geist senn, welcher Normalgeist der kathol. Kirche senn foll. —

3) Von S. 11 bis 17 wird von Nr. 2. auf das Alterthum fowohl in der alten als in der neuen Welt hingewiesen, um die Vorliebe für den Priestercolibat, der eine ,,ewis ge 3dee" genannt wird, als allgemein zu erweifen, worauf denn G. 17 die Behauptung folgt : "das Chriftenthum habe fich in feinem Colibatgefets nur einer naturlichen 3dee bemåchtigt" u. f. w. Die vollige Grundlosigkeit diefer Be hauptung wird durch die einfache Erwähnung der Thatfache erwiefen, baß das Priefterthum faft in der gefammten alten Belt fich in Raften oder Familien vererbte, und daß noch jest, nicht nur im übergrößten Theile der Menschheit, bei den Bramisten, Buddhisten und Mahomedanern, sondern fogar in dr griechischen chriftlichen Rirche, die Priefter verheiratbet fim. Bie tann abrigens ber Prieftercolibat eine naturliche ,Idee genannt werden, ba bei allen Bolfern, welche im fogenannten Naturzustande lebten, ja felbst Jahrtaufende lang bei ben Borvåtern der Ifraeliten, die hausväter zugleich die Priefter ihm Familien waren, und beim Urfprung ber Menschheit nothmenbig fenn mußten ? --

4) Rr. 1. S. 22 wird als "hauptgrund" der Thatsache, daß der Colibat vom 5ten Jahrh. an immer mehr Bewunderer und Bertheidiger gefunden, "das von jest an immer mehr sich ausbreitende Mönchwesen" angegeben. Rr. 2. meint dagegen S. 22, die damaligen Mönche "entsprachen. gau; hetrlich dem Ideal der Kirchendiener, wie es sich in den ersten Glaubensboten zu erkennen gegeben; darum war es eine natürliche Folge, daß sich ihrer die Kirche so allgemein bediente für ihre Zweeke." Offenbar nimmt hier Nr. 1. Etwas als Grund oder Ursache an, was selbst nur Wirfung berselben Ursache war, welche den Priestercolibat in Aufnahme brachte. Nr. 2. aber widerspricht in obiger Behauptung nicht nur den, aus ihm selbst bereits angesührten Stellen, sondern auch dem h. hieronymus und anderen Kirchenvätern jener Zeiten, welche schon die lautesten Klagen über die Unsittlichkeit der damaligen Mönche führten. —

5) Dr. 1. behauptet G. 37 mit Unrecht, bis auf Gre= gor VII. fen es ,über all gefetblich ben Prieftern erlaubt geme= fen, ihre vor ber Drbination geehelichten Frauen in ihrem Saufe ju behalten, wenn fie fich nur bes ehelichen Umgangs enthiel= ten"; benn fchon von der im 3. 517 ju Gerona gehaltenen Onnode an, finden fich oftere Onnodalbeschluffe, welche ben Beiftlichen gebieten, getrennt von ihren Frauen ju mohnen. -Ebenfo werden G. 39 unrichtig bie von Gregor VII. getroffenen Daaßregeln als neu bezeichnet, ba biefelben bereits von ber unter Dicolaus II. 1059 ju Rom gehaltenen Onnobe beliebt worben waren. - Much ruget Dr. 2. G. 24 nicht ohne Grund, baß Dr. 1. behauptet, por Gregor VII. habe in ben meiften Landern ber abendlandifchen Rirche ber Colibat Die meifte Beit hindurch factifch fo gut wie gar nicht bestanden; benn, wenn auch die vielen, bis babin gegen bas Concubinat ber Geifflichen ergangenen Synodalbeschluffe beweifen, wie haufig die Colibat= gefeße übertreten, fo berechtigen fie boch zugleich auch zur Ber= muthung, daß fie fortwährend von Einigen beobachtet wurden, und daß, wie Dr. 2. G. 26 bemerft, ,,es der Rirche", nam= lich, nach fathol. Unficht, ben eigentlichen romifchen Sierarchen, "immer Ernft mit beffen handhabung gewefen."

6) Gregors VII. vom Bolf unterftußte Strenge ge= gen die verheiratheten Priefter wird von Dr. 2. G. 28 und 29 folgendermaßen gerechtfertigt : "bie Freiheit eines Bolfs besteht barin, wenn in den Gefeten, nach welchen es regiert wird, fich ber Gefammtwille, b. h. der Bille der Der= nunftigen und Befferen ausspricht. 3m entgegengesetten Falle liegt das Bolt in Sclaverei. Das Gleiche gilt von ber Rirche; " womit ju verbinden, baß G. 34 ,, bas liebe Bolt" (nämlich ber fogenannte gemeine Dann) ,aus welchem, wegen bes Colibats, die meiften Geiftlichen tommen", und welches ,, benn boch der großte Theil ber Denfchheit fen," als folches geruhmt wird, ,,bei welchem immer noch ein fester Glaube an den Erlofer berriche und ein unerfchopflicher Fond von Frommigfeit und inniger Treue an ber Ueber= lieferung fich finde." - 2Bir haben Diefe Stellen ber= ausgehoben, weil fie bas Gedoppelte anschaulich machen, was Die Ochriften ber mobernen Ratholifen charafterifirt: einer= feits namlich jenes bewußtlofe Berfallen in die bem rom. - fath. Sicrarchismus, Autoritate= und Traditionsglau= ben entgegengefesten Raifonnements; andererfeits bas willfur= lichfte Berwenden ein und berfelben Thatfachen ju ben einander widersprechendften Swecten. Uebrigens mußten, Diefen Stellen sufolge, einerfeits die Chinefen, Sindus und Juden, und unter

den Chriften die Griechen, da sie am treusten an ihren Ueberlieferungen halten, dem Brn. Bfr. von Nr. 2. unter allen Bolfern die liebften fenn; andererfeits wurde bei naberer Untersuchung, das liebe Bolk, welches im Mittelalter fich von ben Monchen fanatifiren ließ, um, den alteften chriftlichen Ueberlieferungen zuwider, von ihren Prieftern zu fordern, daß fie fich von ihren Chefrauen scheiden follten, vielmehr als nicht gar fo lieb anzusehen fenn, besonders da, ebenfalls der rom. = fathol. Ueberlieferung zufolge, die Verrichtungen des Priefters unabhängig find von den übrigen menschlichen Berhältniffen deffelben. Auch ware, da damals der Biderstand gegen die pabstliden Einschreitungen und Neuerungen von den Drieftern ausging, die doch die nachsten tirchlichen Vorgefetten des lieben Boltes find, Diefes hiermit zum Richter zwifchen jenen und dem Pabste erhoben, und eben fo ware, wenn fie in die fer Ungelegenheit als die Vernünftigeren und Befferen bezeichnet werben, gar nicht einzusehen, warum ihm nicht auch in allen übrigen Rirchenangelegenheiten ein Stimmrecht zuerfannt werden follte. Endlich ift noch in Erinnerung zu bringen, daß das liebe Bolt, welches gegen die verheiratheten Priefter (wie fpater gegen die Juden, die es haufenweis verbrannte) aufgewiegelt murbe, einestheils Diefe Gelegenheit haufig benutte, ibre Seelenhirten vollig auszuplundern, anderntheils an vielen Drten fich felbft die Ausspendung der Sacramente anmaßte, oder auch zu völliger Berachtung berfelben überging. Uebrigens wind von Dr. 2. felbft bei anderer Gelegenheit G. 16 ,, unferm Bolfe - wirfliche - theilweife Verflachung," und ,angewohnte Sleichgultigkeit gegen die Kirche" zugeschrieben. 7) Bon Nr. 1. wird S. 44 unrichtig angegeben,

7) Bon Nr. 1. wird S. 44 unrichtig angegeben, "burch Ealixtus II. fen festgefest worden, daß alle von dem Clerus der höheren Beihen eingegangenen Shen null und nichtig feyen;" denn diefes Gefetz wurde von der ötumenischen ersten Lateran-Synode, auf welchem 300 Bischöfe gegenwärtig, im Can. 21., gegeben.

8) Alles, was Nr. 1. von den heftigen Reactionen, Bibersprüchen und selbst Tod bringenden Gegenwehren, die im Verlauf der Zeit bald hier bald dort gegen das Edlibatgesets statt gefunden, erwähnt, will Nr. 2. S. 29, "auf das Feld des Rampfes der Sinnlichkeit gegen den Geist verweisen;" "dieser Rampf sey einmal Bedingnis des Lebens. Leben selbst sey Rampfen;" und "so wenig es der Sinnlichkeit gelinge, den Geist gänzlich zu schlagen, eben so wenig gelinge es dem Geiste hier in diesem Lande, der Sinnlichkeit stazich zu entwinden. Es seyen dies die beiden Pole des Menschenlebens, deren Gegensatz nur in hoheren Regionen verschwinden werde. — Die Kirche habe mit ihrem Institute des Edlibats bie Parthie bes Geiftes genommen, und fen befcheiden genng, diese Foderung an die Menschheit nur ausnahmsweife zu machen; diese Ausnahme fen das Sigill ihres (und der Kirche) unerschütterlichen tiefen Glaubens an eine höhere Weltordnung, an ein höheres Leben, von welchem der Heiland bemerkte: bei der Auferstehung werden sie weder zur Ehe nehmen, noch genommen werden."— Ob jene Reactiv= nen und Widersprüche nicht etwa häufig von den Vernäuftige= ren und Besterprüche nicht etwa häufig von den Vernäuftige= gangen, wird hier nicht untersucht, auch weiter nicht berück= sichtigt, daß die zahllosen Synodalbeschlüsste gegen das Prie= sterconcubinat dieses Standal als unausbleibliche Folge des Priestercolibates erweisen.

Dagegen wird, was sonst den leidigen Einwirkungen des Tenfels zugeschrieben, hier, ganz naturphilosophisch, als Bedingniß des Lebens ausgesprochen, wobei dann nur zu bedanern ist, daß die Kirche hierin durchaus unphilosophisch, so einseitig die Parthie des Geistes gegen die Sinnlichkeit genommen, statt auf Verschnung beider hinzuarbeiten. Daß sie aber nur ausnahmsweise jene erhabene Forderung macht, tam sie bei dem Geschichtsphilosophen nicht rechtsertigen, da die Ersahrung gezeigt, daß sie immer noch an allzu viele jene Forderung macht, und erscheint in dieser Hinsucht die griechische Kirche, welche nur von ihren betagten Bischöfen Ehelosigseit fordert, unstreitig als die vernünftigere. Böllig unbegreissich ist dags Leben nach dem Lode bezieht, in solche Beziehung auf das Leben nach dem Lode bezieht, in solche Beziehung auf das Leben vor demselben bringen fann.

9) Nach flüchtiger Sfizzirung des Geschichtlichen des Edlibatgesches hebt Nr. 1. S. 56 — 59 die Urfachen hervor, "welche den P. Eslibat hervorbrachten und so lange erhielten." Als die bedeutendsten werden folgende bezeichnet:

A. Us bei deffen Entstehung zusammenwirkend: a) die bamaligen Unsichten von der hohern Reinheit und Heiligfeit einer völligen Enthaltung; b) die Vorstellung von der priesterlichen Würde des neuen Bundes; c) der Gedante, die Priester müßten ungetheilt dem Dienste Gottes sich widmen. Dieser Geist der Zeit (wird hier zugestanden) beherrschte den geschaebenden und geborchenden Theil der Kirche.

Bir vermiffen hier a) die im neuen Teft. liegenden Veranlaffungen, wie sie bereits im Vorhergehenden von uns angebeutet worden; b) die Hinweisung auf den damaligen Justand des weiblich en Geschlechtes, und befonders auf die damals herrschenden Ansichten vom ehelichen Verhältniß; c) die Erwähnung der damals bedrängten Lage der Christen überhaupt und der firchlichen Vorsieher insbesondere, welche es namentlich den Letzteren rächlich machte, sich nicht durch Verehelichung an die Welt zu binden, wobei dann noch der Umstand sehr wichtig, daß in den ersten Jahrhunderten der Glaube an die baldige zweite Herabfunst Ehristi und an die daran sich fnüpfende Gründung eines himmelreiches auf Erden sehr verbreitet war. —

B. Als Ursachen, daß die Sitte der Priesterehelosigfeit "so bald zum Gesetz gemacht und dies Gesetz so unablässig festgehalten wurde," werden Nr. 1. S. 57 ff. angegeben: a) das Streben, den geistlichen Stand immer mehr und genauer als besonderen Stand auch durch seine außere Lebensweise abzu sondern und zu consolidiren; dann b) die Besorgniss "sür die Erhaltung des Kirchengutes," und c) das Streben der Pählten Stuhle zu machen; zulett aber d), "jene ftreng und überall durchgeführte Maxime des un veränderlichen Beharrens bei dem einmal Bestehenden, jene Maxime, welche (wie nun treffend bemerkt-wird) "zugleich die Kraft und Schwäche, die Würde und die Mängel der römischen Kirche in sich schlest."

Bir erganzen diefe Angaben, indem wir zur Prufung der Lich ter übergehen, welche Nr. 2. zur Beleuchtung diefes Theiles von Nr. 1. aufzuftecken gemeint hat.

Bunachft wird dafelbft G. 32 als fernerer Grund fur ben Colibat angeführt, daß das chriftliche Priesterthum nicht erblich fenn foll, fondern nur Sache des inneren Berufes. "In diefer Beziehung habe die Rirche ein unerschutterliches Betrauen zum gottlichen Geifte, daß er die Gabe ber Enthaltfamfeit gewiß fo haufig austheilen werde, als fie Borfteber bedurfe." Sinfichtlich des Erfteren hat bereits Br. G. Rath Prof. D. Bacharia in den Jahrbuchern der Geschichte und Staatstunde \*) richtig bemerkt, daß einerfeits jener Broet hinreichend durch ein Gefets erreicht wurde, welches den Priefterfohn von der nachfolge in das Umt des Baters ausschließe; daß aber andererseits gerade die Samilie der protestantischen Beifilichen eine treffliche Pflangstätte für deffen Rachfolger fen, bon deffen Luchtigkeit man übrigens durch fcharfe Prüfungen fich vergewiffern tonne. - Bas das Undere betrifft, fo with es durch die zahllofen durch bas Colibatgefes veranlaßten scandala zu einer leeren Phrase, und ba fie dem Brn. Berf. von Dr. 2. nicht unbefannt geblieben feyn tonnen, ju einer rabulifis fchen Redefigur herabgefest. ---

Nr. 2. behauptet ferner S. 32 und 33, die Rirche fer dem Geschlechtsadel entgegengetreten, sie habe eine Stätte eröffnet,

\*) Marzheft 1829, G. 302.

"wo ber Denfch als folcher feine Geltung haben tonn= te," und fen ,,darauf ausgegangen, die allgemeine Berach= tung, Die als Product des Raftengeiftes auf den niederen Standen ruhte, ju vernichten." Siergegen ift juvorderft ju bemerten, daß tein Beweis beigebracht ift, und wohl auch nicht werden fann, daß die Rirche wirflich folche Ubficht gehegt habe. Bielmehr bezeuget dagegen bie Geschichte, daß die Rirche durch jenes Gefets ben Clerus von ben Laien abfondern wollte, und in der That ihn als eine, burch die Beihen und Pallien fich auf andere Beife regenerirende Rafte nicht blos uber die Bauern = und Burger =, fondern auch uber die Adels= und Rriegertafte erhoben bat. Auch ift feineswegs bie Priefter= junft eine Statte geworden, wo ber Denfch ober Chrift, als folcher Geltung haben follte. Die bem Udel bie Geburt, fo geben bem Clerus die myftifche 2Beibe und die pabftliche Gnade feine Privilegien, daber die Ratechismen fogar in einem lafterhaften Geiftlichen die gottliche Priefter= wurde ju verchren und benfelben als Stellvertreter Gottes an= zusehen gebieten. . Satte die Rirche bem Raftenwefen entgegen= treten wollen, fo burfte fie nicht felbft wieder eine Rafte ftif= ten; fondern mußte burch die Ebe mit dem Udel= und Burger= fand, und durch Berufung bes letteren jur 28 abl oder Ge= nehmigung feiner Sirten, mit Diefem in organischer Berfettung bleiben. - Gleich barauf bemerkt Rr. 2.: " ber Gohn des Rnechts war als Bifchof dem Bergog gleich; man hat alfo factifch anertannt, bag Diffenfchaft, überhaupt geiftige Luchtigkeit, eben fo viel werth fen, als ererbte Wurde." Diefemnach ware es nicht mehr gerade ,, ber Chrift, als folcher," ber im Clerus ,feine Geltung haben follte;" fondern ber miffenfchaftlich Gebildete, der geiftig Luchtige als foldher. Aber wenn auch bas vorausgesette Factum feine Richtigfeit hatte, fo ift boch die baraus gezogene Schluffolge burchaus unrichtig. Denn nicht die geiftige Bildung und Luchtigkeit stellte ben Bijchof bem Bergog gleich; fondern bie Confectation und bas von Rom verliehene Pallium, und es hat nicht an Beispielen gefehlt, daß rohe, fchlechte und un= wiffende Pralaten Die Wiffenschaft und geiftige Luchtigkeit mit Fußen getreten, wahrend fie von Bergogen beichußt wurde; wie feindlich aber bas Opfiem ber rom. = fath. Rirche fich gegen bie Biffenschaft, als folche, nämlich gegen vollig unbes fchranfte, vorurtheilfreie Forfchung verhalte, beweifen Die Lander, in welchen ber Clerus über die Reformation und die aus ihr fich hervorbildende Staatsorganifation, über bas Stre= ben nach gesethlich garautirter Freiheit die herrschaft behalten. hiernach ift dann auch die Behauptung von Dr. 2. (G. 33) ju wurdigen, baf burch bas Colibatgefets ,ber Staat und

bie Rirche geborig auseinandergehalten und ihre Freis heit erhalten worden fen." Daß jenes Gefet fehr viel beigetragen habe, ben Clerus der weltlichen Dbrigkeit als eine felbfiftandige Macht gegenüber zu constituiren, ift nicht in Ubrede ju ftellen; indeffen bilden auch die heirathenden Braminen eine burdhaus felbstiftandige hierarchie, und bie fruhens Geschichte eweifet, daß es ber fogenannten Rirche, namlich ber romifchen Sierarchie, zwar um Feststellung der eigenen, aber teineswegs um die der burgerlichen Freiheit zu thun, daß es viels mehr fortwährend ihr eifrigstes, tein Mittel verachtendes Streben gewesen, den sogenannten Staat, namlich die weltlichen Berricher; fich vollig unterwürfig zu machen, und Die Geschichte der letten Jahrhunderte erweifet es unwiderleglich, daß ber ebelofe rom. = fath. Clerus ein unverfohnlicher Feind jeder coufi. tuirten Freiheit des eigentlichen Staates ift, und fenn muß, da schon allein die garantirten Preß= und Glaubensweiheiten der rom. = fath. Dogmatit und Disciplin das Biderlichste find, und den ruhigen Fortbestand ber rom. - Lath. bie archie, ja der Rirche überhaupt unmöglich machen. Schon fr. Prof. G. R. Bacharia bat in der angeführten Beitschrift \*) bei der grundlichen und gerechten 'Burdigung Gregors VII. be merflich gemacht, daß gerade diefer Pabft, "ber das Colibatgefet zuerft in Rraft gefest," auch zuerft mit Bewußtfebn ben Plan einer universellen fogen. Theofratie gefaßt, und bie Durchführung jenes Gesetses als wefentliche Bedingung un Realifation diefes Planes erfannt hat. Nur darin tann Re. Diefem hochverdienten Rechtsgelehrten nicht vollig beiftimmen, wenn derfelbe (a. a. D. S. 310) behanptet: "das Col. = Geft fen damals eine durch die Zeitumftande gebieterisch vorgefchris bene Daagregel gewefen, um der weltlichen Uriftofratie eine aeife liche, der Arift. der Geburt eine Arift. des Berdienftes entgegen zu fegen, und fo die Macht des weltlichen Abels in dem Intereffe der gemeinen Freiheit gu befchran fen." Dag hiermit auch die innere Nothwendigfeit und des objective Refultat jener Maagregel angedeutet fenn, fo fcheint boch Dichts uns jur Unnahme in berechtigen, bag biefes ver borgene geschichtliche Motiv jenem Rirchenoberhaupte gum Bewußtfenn gefommen fen. Micht eine Uriftotratie des Berdien. ftes wollte Gregor fliften, fondern eine rom. - fath. Rlero-tratie; nicht wollte er die geiftliche Macht der weltlichen blod entgegen ftellen, fondern den weltlichen Urm zum willenlofen Inftrument bes geiftlichen hauptes machen, und nicht bie gemeine Freiheit, als folche, in Schutz nehmen, fondern nur Die der hierarchie erweitern und befestigen, wohin er dann aller-

\*) ©, 308,

288

bings wohl nicht, wie bie meiften Colibatsgegner meinen, von gewöhnlicher Berrichfucht, fondern vielmehr von Religiofitat, - freilich aber von acht romifch = fatholifcher, - angetrieben wurde, nämlich von folcher, welche alle Mittel durch ben einen Endzwech geheiligt halt, moglichft viele Seelen burch unbedingten Geborfam unter ben alleinfeligma= chenden Clerus vor emiger Berbammnif ju bemahren. - Ein lette von Dr. 2. G. 34 aufgestellte Behauptung: ber Colibat , halte die Rirche von Erbubeln frei;" fo daß z. B. in der rom. = fath. Rirche ,,ber leidige Rationalismus nicht herrschend werden tonnte; weil von Seiten der Pfarrer feine Bererbung beffelben auf den Gohn ftatt finden tonnte," ift ju feicht und lacherlich, als daß fie einer befonderen 2Biderlegung bedurfte. -

10) Bon G. 59 - 63 giebt Dr. 1. die Folgen und Birfungen bes Col. = Gefetes an, und bemerft juvorderft: "baß es bie langfte Beit hindurch erfolglos war, indem ein großer Theil der Geiftlichen fich dennoch verheirathete, und ein ande= rer noch großerer Theil mit Concubinen lebte." Dieje Ungabe ift in fo weit ju berichtigen, daß ichon im 13. Jahrhundert nur noch wenige verehelichte Geiftliche fich fanden, wie denn die lette Berordnung gegen offentlich verheirathete Priefter Die bes Bifchofs von Ferrara vom 3. 1332 ift, und in der gangen Folgezeit nur noch die ber Synode von Leutschau vom 3. 1460 gegen beimliche Priefterebe vortommt. -

218 Folgen des Col. - Gefeges werden bann von Dr. 1. folgende Punfte angegeben :

a) "baß die Moralitat des geiftlichen Standes im Mittelalter bis zur Rirchentrennung im Allgemeinen tiefer fant, und auch nachher nicht felten burch Uebertretungen Diefes Berbotes compromittirt wurde;" - b) daß hiermit zugleich beffen "Burde, Anfehen und Birtfamteit auf ben Laienstand fant;" - c) daß bann, feit ben vergeblichen Ber= fuchen jur Ubichaffung bes Col. = Gefetes im 16. Jahrhundert, be= fonders in Deutschland, "in einem fteigenden Berhaltniß die Bahl berer; welche, ohne durch außere Umftande veranlaßt ju fenn, ihren freien Entschluß und ihre Salente bem geiftlichen Stande widmeten, immer geringer wurde."

Eudlich d) daß, durch die fcharfere Abfonderung bes geift= lichen Standes, die weltlichen Stande gereist wurden, die Schwächen bes Underen fcharfer und fchonungelofer anzugreifen und ju richten.

Die bier angegebenen Folgen werben von Dr. 2. nicht in Abrede gestellt, fondern in Beziehung auf die erfte G. 35 nur bie Bemerfung Boltaire's (!) angeführt, "daß die Ausschweis fungen ber Priefter allemal eber bemerft wurden, als bie ber

Laien, wegen ihres Contraftes mit der Regel." Much ift Dr. 2. fo gerecht, nicht laugnen zu wollen, daß exempli gratia "der Pabst Alexander VI. unfittlich (!!) war." Doch meint es, "nach Berfailles versett, wurde es ihm, als bloßen Fursten, nicht viel Mube getoftet haben, ein Ludwig XIV. ju fenn." (!!!) Es meint dann ferner (S. 36), daß auch nach Aufhebung des Colibats dennoch eine "große Bahl von Geiftlichen bis zu paffenden Berhältniffen ledig bleiben mußte." Es überficht aber hier den entscheidenden Unterschied zwischen einer, durch die gefammte Beltordnung, alfo burch den Billen Gottes herbeigeführten, unabweislichen Nothwendigkeit, und einer anderen, welche durch ein blos menschliches, ja sogar als ungerecht und fchadlich erwiefenes Gefet erzeugt wird. - Wenn cs dann noch hinzufetst, daß alfo felbit bei aufgehobenem Colibate "man ebenfalls wieder der herrschaft des Geistes zutrauen mußte, fo lange Die Sinnlichkeit in Respect zu halten, bis die Berhaltniffe die Ehe erlauben;" fo ift hiergegen Richts einzuwenden, weil es auch Nichts jur Sache thut. - Benn es aber gleich barauf fpottelnd fragt: "Der laßt vielleicht die Ginnlichfeit mit fich capituliren bei der Aussicht baldiger Befriedigung?" fo zeigt eine folche Frage eine vollige Untenntniß der menschlichen Ratur, in welcher die Phantasse fo machtig waltet, die da leicht über meßbare Beschränkungen binüberträgt, und nur bei endlos erscheinenden Leiden und schmerzlichen Entbehrungen jur Verzweiflung hintreibt. — Ift vollends der Verf. von Nr. 2. ein. Geiftlicher, wie konnte er bier vergeffen, daß er an jedem Tage feine Beichtfinder zu ähnlichen Capitulationen auffordern muß, indem er ihnen den himmel vorhalt, um fie durch Queficht auf Seligfeit zu bestimmen, das Berlangen nach irdifchen Genuffen zu überwinden?-

Die zweite oben angegebene Folge wird von Nr. 2. nicht berührt; in Beziehung auf die dritte aber (S. 37) leichtfertig behauptet: "Jenen Lalenten, die der Kirche wegen des Eslibats entgehen, dürfe sie sonder Rummer eine glückliche Reife wünschen; "womit also ausgesprochen wird, das die Kirche gerade auf jene ganzen, gewissenhaften, besonnenen Menschen keinen Werth lege, welche den naturgemäßen Trieb, Gatten und Läter zu werden, nicht verläugnen wollen, um sich vermeffen in die Gesahr zu stürzen, entweder meineidig, oder ihr Lebenlang unglücklich zu werden? —

Sinfichtlich der von Nr. 1. zuletzt angeführten Folge wird von Nr. 2. S. 38 ff. erwiedert, daß auch bei den Protestanten der geistliche Stand angegriffen werde, und zum Beweis blos eine Stelle aus des Hrn. Prof. Marheinefe's Abhandlung über den wahren Charafter des evangelischen Priesters angeführt, worin über die Verweltlichung der evangel. Seift-

lichen burch ihre Abhangigfeit vom Staate geflagt wird, und eine andere aus Dr. King's polit. and litt. anecd. pp. 1819, worin berfelbe flagt, daß in England, -feit die Reformation ben Colibat aufgehoben, - Die Geiftlichen "nur mit ihren Beibern und ihren Rindern befchaftigt fegen." - Uber beide Stellen beweifen nichts gegen Dr. 1. Die Ubhängigfeit ber evangelischen Geiftlichkeit von ber weltlichen Macht bat ihre hauptveranlaffung barin, daß die Reformation großentheils nur durch Sulfe bes weltlichen Urmes ju Stande gefommen, ber bann feinen Schutzling noch ferner ju bewalten theils fur nothwendig, theils fur nug= lich hielt. Das aber auch die unverehelichten rom. = fath. Geift= lichen ju Polizeibeamten bes Staates gemacht, in vollige Abhangigkeit von diefem gefest, und zum großen Theil gang von ihren ofonomifchen Intereffen verschlungen werden ton= nen, jeigt die Geschichte der Inquisition, die des frangofischen Clerus, und die Berichte vom Buftand ber polnifchen, fchleff= fchen, ungrifchen u. a. Landgeiftlichen. Dr. Ring aber giebt felbit als Urfache des von ihm beflagten Difftandes ,, die ma= geren Einfunfte ber Geiftlichfeit zweiten Ranges an," ein Uebelftand, ber in der befannten fchlechten Einrichtung ber ans glicanifchen hierarchie feine Burgel bat, und auch in der fatholifchen Rirche Die Landpfarrer baufig gur Berbaurung bintreibt. -

291

## Dritter Urtifel.

"Die Abwägung der hauptmomente für die Abfchaffung und Beibehaltung des Priefter-Colibates," nimmt in Nr. 1. die SS. 62-86, und die "Beleuchtung" derfelben in Nr. 2. die SS. 42-75 ein. Sie find unter folgende Gesichtspunkte gestellt:

1) "Die nåchste Frage," meint Nr. 1. S. 64, "werbe fenn, ob der Pr.=Colibat nothwendig fen; denn nur die Nachweisung der strengsten Nothwendigkeit tonne uns mit einer Maaßregel verschnen, gegen die sich das natur= liche Gefuhl und der naturliche Verstand ftränbe." Es darf auffallend genannt werden, daß die Hrn. Verfasser von Nr. 1. nicht den Biderspruch wahrgenommen haben, welcher in diefer Stelle enthalten. Uls nothwendig wird Etwas er= wiesen, wenn es an bereits anerkannte Grundfäge angefnupft, wenn ber Jusammenhang mit denselben zur Evidenz gebracht wird. Ref. tennt aber nur zwei Vorrathskammern solcher Grundfähe: Natur und das, was man gewöhnlich Offen barung nennt. Gefuhl und Verstand (worunter hier auch Vernunft begriffen seyn mag) find die Organe der ersteren; nur die Kirche ift für den rom. Katholiten das Organ der letzteren, und gwar in der Beife, daß Gefühl und Verftand jedesmal verftum. men muffen, wo die Rirche gesprochen hat. 3hr Ausspruch will als unbedingte Autorität angeschen werden und implicirt für den Rechtgläubigen die firengste Nothwendigkeit. Da nun die rom.= fath. Rirche durch ofumenische Synodalbeschluffe die Nothwendigkeit des Colibates ausgesprochen hat, foift ber Erweis derfelben für Ratholiten bereits auf das Strengfte burch Unführung jener Beschluffe geführt. Soll fie alfo noch auf andere Weise dargethau werden, fo kann dies nur durch Grunde geschehen, welche sich zulet auf die Ausspruche des naturlichen Gefühles und Verstandes ftugen. Da nun die letteren nur durch den etwaigen unbedingten Glauben an die unbedingte Autorität der Rirche zum Schweigen gebracht werden tonnen, fo leuchtet ein, daß ein etwaiger Beweis gegen diefe Autoritat felbst nur an das natürliche Gefuhl und den natürlichen Berftand appelliren, und daß auf feine Beife, wie oben geschieht, angenommen werden tann, daß fich Etwas als nothivendig de monstriren laffe, wogegen Gefuhl und Verstand fich ftrauben. Daß aber die hrn. Berfaffer von Nr. 1. nur diese beiden Lette ren als Schiedsrichter anerkennen, geben fie wohl hinlanglich S. 67 zu erkennen, wo es heißt, daß "weder die Autorität des Alten, noch der Reiz des Neuen, fondern zuletzt das Sute entscheiden foll." -

Die Gründe, aus welchen sich nun ergeben foll, daß der Eslibat nicht nothwendig sey, sind nach Nr. 1. solgende:

a) abfolut nothwendig fen das Eblibat=Gefetz nicht, weil es zu den disciplinarifchen Anordnungen gehöre.---

Diefer Grund zerfällt aber vor der Thatfache, daß die Kirche daffelbe nun schon fast tausend Jahre laug als ein Grundgesetz ihrer Verfassung gegen alle Angriffe behauptet hat und noch behauptet. Nr. 2. leitet zwar S. 44. 45 "die absol. Nothwendigkeit des Edl.-Gesches" daraus her, daß die Geistlichen "Ebristi Soldaten senen; ihnen bleibe nur der Charatter der Missionäre, von stets zum Kampfe fertigen Soldaten, die keine Familie und sonderliche Bagage berücksichtigen könnten;" es leuchtet aber ohne Weiteres ein, daß die letztere Floskel nur auf die wirklichen, unter heidnische Bolter ziehenden Missionäre anwendbar sen, und auch für diese die Ziecemäßigkeit des Edlibats sich nur auf die Zeiten gesahrdrohender Sendungen beschrächten könne.

Uber auch nicht einmal eine relative Nothwendigkeit habe jenes Gefet, meint Nr. 1. S. 65, ,,namentlich in Bezug auf unfere Zeit und unfer Baterland ;" denn:

b) "nach tathol. Lehre fen die Ehelosigfeit kein mefentli= ches Attribut der priesterlichen Burde; " wogegen wir aber

schon bemerkt haben, daß die Kirche nun schon fo lange das Begentheil lehrt, fo daß fogar ein dfum. Synodalbeschluß jene Burde zum unbedingten Ehehinderniß gemacht hat.

c) "Die Che felbst habe die Seiligkeit eines Sacraments." - Dies laugnet die Rirche nicht; fie behauptet aber, die Bir= ginitat habe noch eine großere Seiligfeit, und der Clerus, als der auserwählte, vorbildliche Stand, muffe auch in Diefer hinficht die hohere Vollkommenheit anftreben. ---Mir führen dies jedoch nicht an, als raumten wir der Shelosiafeit. für fich genommen, einen Vorzug vor bem beil. Chebunde ein, fondern nur, um ju zeigen, daß fein Ratholit, als folcher, jenen Grund gegen den Colibat geltend machen tonne.

d) "Ein großer Theil der Ratholiken, meint ferner nr. 1. S. 66, wunfche die Priefterehe; der ubrige werde fie fich aefallen laffen. " - Diefer Umftand, felbft wenn er, was nicht geschehen, erwiesen ware (Dr. 2, ftellt S. 47 mit gleichem Rechte Die entgegengesette Behauptung auf), tann boch hier teinesfalls als ein Grund gelten; benn hier ift boch wohl nur von den Laien die Rede, welche aber ftimmlos find; und felbft wenn Die Mehrzahl der Priester die Ebe wünschte, fo wurde doch, wie zu Gregor's VII. Zeiten, der Colibat fo lange dem romifchen Ratholiten als nothwendig gelten muffen, als bie Mufter= und Meistertirche zu Rom ihn fo anzuschen gebote.

e) Daß auch auf andere Beife jett für die Erhaltung des Rirchengutes und die Unabhängigkeit des geiftli= chen Standes und der Kirche geforgt fen, wie Nr. 1. S. 66 meint, tann zugegeben werden, ohne daß hierdurch etwas ents fchieden wurde, ba ber hauptgrund bes Col. - Gefetes nicht hierin besteht, fondern im Glauben an die Unvereinbarkeit des ehelichen Lebens mit der Verwaltung der Sacramente und namentlich mit der Darbringung und Beruhrung des Opfers.

f) Benn aber fchließlich Nr. 1. behauptet: "der Derband des Elerus mit dem pabftlichen Stuhle wurde bis zu dem Grade und in der Beife, wie er fur bas Bohl der Rirche und des Staates munfchenswerth 1 fen, fehr aut beftehen tonnen, auch ohne Colibat," fo erhalt Diefe vieldeutige Stelle ihre Berftandlichfeit erft im dritten 21b= ! schnitt, wo dem pabstlichen Stuhl in der That nur noch einige unwirtfame Ehrenrechte belaffen werden. Denn allerdings tonnte ſ das von Dr. 1. beabsichtigte Episcopalfystem vielleicht auch ohne Colibat fich einige Beit erhalten; es bildet diefes Syftem aber an fich felbst nur eine unhaltbare Mitte. Schon Sr. G. R. Zacharia hat (a. a. D.) ganz richtig bemerkt, daß eine Hierarchie ober fogen. Theofratie, — auch eine rom.= fatholifche, - nur durch Rafteneintheilung ober durch

einen Stand erhalten werden tonne, welcher durch Ebelofigfeit von der Weltlichfeit gesondert und über fie erhoben, durch Aufstufung in einem Monarchen vereinigt, und durch ein particulares Intereffe zu einer foliden Corporation gebildet mare. Underseits ift gewiß, daß ebenso das Episcopalinstem als ein bloßes Zerfallen des Einen Pabstthums in viele kleine Pabsteien, abwarts wieder gar bald in das Presbyterialfystem übergeben wurde, wenn die Geiftlichen, durch ihre felbftgegrundete Samilie in das Bolf und den Staat eingewurzelt, und nicht mehr außerlich von den gaien geschieden, mit diefen fich fortentwickeln, und dann auch, von diefen gehalten, ihre abweichenden Meinungen in Glaubens = und Disciplinsachen geltend machen und durchführen tonnten. Wenn alfo Rr. 1. die Priefterehe mit ", dem Wohl der Kirche" vereinbar halt, fo fann dies wohl in Beziehung auf andere Rirchen, teineswegs aber hinfichtlich der romisch= tatholischen zugestanden werden, und Dr.2, hat Recht, wenn es S. 49 den Colibat als zum allgemeinen firchlichen Berbande nothwendig, und als "langft fchon tiefer in das Befen der Rirche gedrungen" anficht; verrath dagegen zum wenigsten Aurzsichtigkeit, wenn es ,,nicht wiffen will, was für Wunderdinge man fich vorstellt, wenn man von einer befonderen Abhangigkeit fpricht, in der uns (Priester) der Colibat erhalten foll."-

۰,

g) Den Grund endlich, den man für den Colibat ,,von der Nothwendigkeit der Einheit in den außeren Einrichtungen der tath. Rirche, fo wie von der nothwendigen Beharrlichfeit bei den einmal bestehenden und von der Kirche fanctionirten Anordnungen hergenommen, " glaubt Dr. 1. (G. 67.) badurch zu befeitigen, daß es diefe Grundfate für unanmendbar erflart, wenn "in einem einzelnen Puntte der Disciplin eine Beränderung vorgenommen werde, welche durch die Sitten und den Geift eines Boltes oder eines Zeitalters gefordert werde." Es wird dabei an die Veränderungen in ber Rirchenzucht und Rirchenstrafen erinnert. - Es ift aber hiergegen ju wiederholen, daß der Colibat von der lehrenden wirflichen Rirche nicht als ein folcher veränderlicher Disciplinarpuntt angesehen wird, wie benn noch von Trient aus dem deutschen Raifer, auf deffen Unfuchen um Ubschaffung des Colibats, geantwortet wurde: "es tonne bavon gar nicht die Rede fenn; ba aus der bloßen Proposition deffelben auf der Ennode ein grofer Scandal bei allen Frommen und Ratholifd,en in ber gan-zen Welt erregt wurde" \*). Es ift ferner zu bemerten, daß Die Nothwendigkeit der Enthaltung ber Priefter von ebelicher

\*) Resp. ad petit. a Ferd. Imp. orator. syn. Trid. propos. in Schelhornis Amoenit. Hist. etc. T. II. p. 585.

Beiwohnung von der romifch = fatholifchen Rirche von ibrem Anfang, - nämlich von Siricius (385) an, und zwar "um Gott bei ben täglichen Dpfern ju gefallen" und Diefe "mit vollig reinen Sanden berühren ju tonnen,"- behauptet worden ift. Da nun einerfeits fchon bamals bie Che als Gacrament angesehen wurde, und anderfeits noch heute bas Defopfer als wirfliches Fleifch und Blut des Gottmenfchen verehrt wird, fo hat hinfichtlich jener Mothwendigfeit im 2Befentlichen und Enticheidenden fich Dichts verandert. 20as übrigens Die Rirchenstrafen betrifft, fo hat auch bierin Die Rirche teinen ber ftrengeren Canons eigentlich abgeschafft, und ber capitolinische Beus blitt noch nach wie vor feine Bannftrahlen über die Erde, und nicht feine Schuld ift es, wenn fie faft nirgends mehr gunden. -Endlich hat Dr. 2. G. 50 vollig Recht, daß "es eben barum fich bier wieder brebe, wer ju ertennen habe, ob Menderungen heilfam und nothig fegen. "-

295

Rach Allem diefen, sofern wir uns auf den rom.=kath. Standpunkt verfetzen, können wir Dr. 1. nicht beiftimmen, wenn S. 68 als Refultat ausgesprochen wird: "da nun die frühern Gründe einer solchen Mothwendigkeit fast gänzlich erloschen und keine neue an ihre Stelle getreten sind, so läßt sich die Rothwendigkeit des Fortbestehens des vorgeschriebenen Priester = Collbates in unserer vaterländischen fatholischen Kirche nicht barthun." Es geben übrigens die zuletzt augeführten Worte bentlich zu erkennen, wie auch bei den Hrn. Verfaffern von Nr. 1. die Grundbegriffe der rom.=kath. Kirchenlehre ganzlich vertommen sind, da mit diesen Begriffen eine deutsch= fatholische sirche eben so nuvereindar ist, als die eigentlich gallicanische sinche.

2) Bu den "wirklichen Rachtheilen" bes Colibatgefettes übergehend, bezeichnet Dr. 1. als folche folgende:

a) S. 68. Die durch llebertretung deffelben verurfachten Mergerniffe, von welchen es nicht umftandlich reden wolle, hatten "einen allgemeinen Zweifel an der wirklichen Beobachtung des Colibates erzeugt, der dem Unfeben und der Wirkfamkeit des kathol. = geistl. Standes fchade. — Dagegen meint Rr. 2. (S. 51): "gerade in Bezie= hung auf die angeblichen Mergerniffe hatten wir Bieles zu be= rüctfichtigen, und wenn wir uns mit Unbefangenheit und eini= gem Erufte umschen wollten, fo wurden wir fo viele Entschul= digungsgrunde auffinden, daß wir uns leicht überzeugen tonnten, nicht der Edlibat an und fur fich, sondern die leidigen Zeitnmstände sevesen, an denen das Edlibat= Sefetz nur einen entfernten und ganz indirecten Untheil haben tonne." ---

Benn es aber hier auffallen kann, daß Nr. 1. nicht die zahllosen Mergerniffe an und für sich, noch ihren nachtheiligen Einsluß auf die Moralität der Eemeinden, sondern nur die Verminderung des Anschens der Geistlichen berücksichtigt, so muß doch die sehr neue Behauptung von Nr. 2. noch mehr Befremben erregen, da wohl in teiner Sache der Causalnerus so klar vor Augen liegt, als eben in der vorliegenden. Sobald nämlich die Kirche darauf zu dringen ansting, daß die Geistlichen nach der Ordination nicht mehr heirathen dürsten, wurden Verfügungen gegen subintroductas (enecoaxrovg) nothwendig, und in demselben Maaße, als die Edl.-Sefetse strenger wurden, vermehrten sich auch die Klagen über das Allgemeinerwerden des Concubinats und die Synodalbeschüffe gegen dasselbe und gegen mit Beichtfündern verübte Ungucht. —

b) ,,Wie manche," beißt es Nr. 1. G. 69 weiter , ,,und gewiß nicht die fchlechteften Individuen diefes Standes , muffen fich unzufrieden und unglücklich fuhlen durch die Entbehrung aller der edlen Freuden und fittlichen Berbindungen, welche durch bas Familienleben uns gegeben find, " und zwar muffe dies "nothwendigerweife in unferer Beit weit mehr, als ehemals ftatt finden, da ihnen jest überall Unfichten entgegentreten, welche die Chelofigteit ihres Standes als etwas Unnothiges, ja fogar Unrechtes und Nachtheiliges ihnen darstellen."- Dies fer Nachtheil wird von Dr. 2. nicht geradezu in Abrede gestellt; es meint aber G. 52 f.: "jeder Stand habe feine eigene Entbeb-rungen" und "mit dem Berufe des Priefters vertrugen fich wur einmal ble Bater = und Familienfreuden nicht, weil der Priefter fchon geiftlicher Bater von vielen hundert Rindern fen, Die ihm teine Zeit ließen, für das Wohl leiblicher Rinder ju forgen." 218 wenn zu jenen vielen hundert fremden Riudern nicht noch einige eigene hinzukommen durften und man nicht um fo leichter und fraftiger fur Andere forgen tonnte, je glucklicher und zufriedener man für fich felbst ift? -

In Beziehung auf die zweite Halfte ber obigen Behauptung meint Nr. 2. "die Ansichten von der hoheren Volltommenheit eines entfagenden Lebens fepen durchaus keine Modeansichten, sie gehörten zu den eingebornen Ideen der Menschengeschlechtern wieder." Es bezeugt aber die Geschichte die Unrichtigkeit der ersteren Einwendung, und was das Letztere betrifft, so ist gar Manches angeboren, und findet sich immer und überall wieder, was darum doch einer vernünstigen Bildung weichen muß. Entfagung an und für sich, hat, als etwas blos Regatives, gar keinen Werth, und die dagu etwa nothige Unstrengung, und die aus diefer etwa hervorgehende Krafterhohung erhalten einen Werth erst durch die Absicht des Eutsagenden und durch den wirklichen Nugen, der daraus für das Allgemeine entspringt. Wer, wie Hunderttaussende von indischen Fakirs und christlichen Monchen, nur jenfeits eine hohere him melsstufe, oder, wie abermals hunderttaussende, vollends nur hier hoheres Un= sehen dadurch erringen, oder etwa auch den Muhen des Ehestandes und der Arbeit des Weltlebens entflie= hen will, dessen Entsagung bezeichnet auf teine Weise eine hobere Bolltommenheit. Jedenfalls aber muß die Entsagung, um eine solltommenheit zu bezeichnen ober zu geben, eine freiwillige senn, was sie jedoch bei den tathol. Geistlichen nur in der Stunde der Ordination ist, da sie nacher burch die Strenge der Geses abgenöthigt wird.-

Dicht zu überfeben ift endlich, baß bie Unfichten über ben Berth bes entfagenden Lebens durchaus abhängig find von ben berrichenden Glaubensmeinungen von Gott, wie Dieje ruchwarts von der fpeciellen Bildungeftufe und Lage jedes einzelnen Bolfes. Dhne uns bier auf bas Rabere einlaffen gu tonnen, glau= ben wir jedoch noch bemerten ju durfen, daß, wenn von Gott, bem Bater (bier vielmehr dem Despoten ber Welt), geglaubt wird, feinem Born habe ber ftellvertretende Lod feines unfchul-Digen Gohnes genugthun muffen, daß alsdann auch die leben= langen Gelbstqualungen eines Trappiften als foldem Gotte wohlgefällig, und als Beweife bober Bollfommenheit für den Celbfiqualer angesehen werden tonnen; bag hingegen ba, wo Gott als eben fo gerechter als liebevoller Bater porgestellt wird, und die Bildung eine allgemeinere Gedanfeneintracht berbeige= fuhrt bat, auch Entfagungen nur ba gefordert und gebilligt werben, wo fie von der gesammten Weltordnung als fur den Einzelnen, wie für bas Gange, wahrhaft forderlich fich erweifen.

Mit Necht bemerkt Nr. 1. bei diefer Gelegenheit (S. 70): "man könne nicht mit Ernst hier einwenden, daß ja Niemand gezwungen werde, den geistlichen Beruf zu ergreifen; Jeder folle daher vor dem Eintritt in diefen Stand sich prüfen." — Diefe Einwendung wird nun zwar von fast allen Eslibatsvertheidigern im Ernste vorgebracht; doch ist Nr. 2. noch billig oder besonnen genug, um "nicht läugnen zu wollen," daß "hie und da" der Eintritt weder "unbedingt frei" noch von gehöriger Selbstprüfung begleitet fey. Es findet diesen Umstand fogar "einer ernsteren Beachtung" werth, und schwingt sich S. 57 und 58 bis zu dem fühnen, aber gewiß für ächtfatholische Obren anstößigen Borschlag auf: "der Pabst follte ausnahmsweise für eine bestimmte Frist die Thüre der Dispensation aufmachen, damit Jeder, der es bereue, Priefter geworden ju fenn, ungestört zum Laienstande zurücktehren tönne. — Für die folgende Zeit sollte jeder Bischof die Befugniss haben, dem Ungeschlachten(!) eine Hinterthüre zum Austritt zu öffnen, jedoch dürfte dieses Deffnen nur als ein Strafertenntniß in Anwendung kommen für denjenigen, der nach fruchtlofen Correctionen(!) in wiederholten Ermahnungen sich selbst unfähig gemacht hätte." — Wir bemerken hierüber nur, das einerseits das "Herauslassen" sich weder mit dem in der kath. Disciplin herrschenden Rigorismus und ihrem compelle intrare, noch mit dem unauslöschlichen Charakter des Priesters verträgt; denn ihr zufolge gehört ein solcher "Ungeschlachter" in die Löwengrube\*); das anderseits aber die vorgeschlagenen Bedingungen der natürlichen Billigkeit widerstreiten. —

c) Alls britter Rachtheil wird Rr. 1. S. 71 angegeben: daß "der Eslibat als ein Hinderniß erscheine, das sehr viele und oft gerade vorzüglich geeignete Subjecte vom geistlich en Stande abhalte," weil sie theils "von der Ehe eine hohere sittliche Ansicht gewonnen," theils durch den Eslibat ihr Rechtsgefühl verletzt fühlen u. f. w. Nr. 2. hat im Wessentlichen hierauf S. 59 nichts zu erwiedern, als: "wer keinen Deruf habe, soll wegbleiben." Nicht völlig ebenso scheinen aber die Haupter und Beschützer der Kirche zu denten; denn scheit vielen Jahrhunderten, und noch jüngstens in Frankreich, sucht wan durch mancherlei Privilegien, Immunitäten und zeitliche Vortheile die Eandidaten zum geistlichen Stande herbeizulo chen, und den Gelockten bis zur Ordination durch streuge Absonderung von dem Verles inne zu verben, abzusch, neiden. —

d) Endlich, bemerkt Nr. 1. S. 71, nimmt der Colibat dem Geistlichen die Möglichkeit, "durch sein Beispiel in der Ausübung allgemeiner menschlichen Pflichten voranzugehen." — Gegen diese höchstwichtige (auch durch 1 Tim. 3,5. 7. begründbare) Bemerkung weiß Nr. 2. S. 59 nur auf die Weisse Etwas vorzubringen, daß es einmal sich selbst, das anderemal der Geschichte widerspricht; sich selbst, indem es behauptet, durch Verehelichung des Priesters wurde "die Summe ver Obliegenheiten dessellen noch bedeutend vermehrt, " und musse man alsdann "mit den Forderungen an ihn noch viel weiter gehen wollen, als man bereits gegangen; " denn in diesem Falle wäre dem verheiratheten, seine Schuldigkeit thuenden Priester eine höhere Volltommenheit zuzuerkennen, als dem unverheiratheten; — der Geschichte, — indem es meint,

\*) G. Feslers-Rudblide G. 96.

bei verheiratheten Prieftern wurden eben fo viele schlimme Ausnahmen statt finden, als bei dem Eslibate; denn das Gegentheil hiervon fand bei der alt christlichen statt, und ist sowohl bei der protestantischen als bei der griechischen Geistlichkeit wahrzunehmen. —

In diefer Aufzählung der wirklichen Nachtheile des Edlibats vermiffen wir die Bezugnahme auf die nachtheiligen Folgen, welche, den allgemeinen Naturgesethen nach, in der Negel aus gewaltsamer Unterdrückung der sowohl animalischen als reinmenschlichen Bedürsniffe hervorgehen, und wäre hier der Ort gewesen, den Edlibat sowohl vom ärztlichen als vom pspchologischen Standpunkte aus zu würdigen. —

Von Angabe der wirklichen Nachtheile des Colibats geht Nr. 1. über:

3) zur Befeitigung ber tirchlichen Einwendungen gegen Aufbebung deffelben, und zwar zunächft:

a) zu dem Einwand, welcher aus der vorgeblichen grosßeren Reinheit und Heiligfeit der Virginität gefchopft wird. Nr. 1. glaudt S. 72: "diese Einwendung sey -fehr leicht zu lösen" durch die Vemerkung, daß die Kirche die Ehelosigkeit nicht als ein unabänderliches, wesentliches Attribut der Priesterwürde erkläre, und daß das Sacrament der Ehe nicht in wesentlicher Unvereinbarkeit mit dem Sacrament der Priesterweihe stehe."— Abgeschein davon, daß diese beweislos hingeworfene Behauptungen jene Einwendung gar nicht berühren, hat hier Nr. 2. völlig Necht, wenn es klagt: daß "auf folche Urt man mit Nr. 1. niemals fertig werden könne, die Aussprüche des allgemeinen Conciliums, die doch für den Katholiten Geltung haben müßten, lägen deutlich vor 2c."—

Daß aber Nr. 2. von seinem Standpunkte mit Grund gegen No. 1. Klage fuhre, zeigt fich noch augenscheinlicher, wenn diefes G. 73 feine Meinung deutlich genug dahin ju ertennen giebt, daß "diejenige Lebensweise die bochfte und beis ligfte fen, welche die meisten und schwersten fittlichen Pflichten zu erfüllen habe; " der wahrhafte Shemann tomme aber Diefer Lebensweife naber, als derjenige, ,,welcher bas eheliche Leben wie eine Burde meidet," b. b. als der Che-Diefe Behauptung widerspricht namlich auf das Entlose. schiedenste dem ichon angeführten Canon des Tridentinums. --Wenn nun gleich auch Ref. nicht umhin kann, diefen Canon für vernunftwidrig anzufehen, fo tann er doch einerseits teis nem wirklichen Ratholiten eine folche canonwidrige Behauptung für erlaubt, anderseits auch die Urt und Beife des obigen 2Bis derspruchs nicht für geeignet halten, da es durchaus von den Umständen abhängt, ob ein Geiftlicher oder ein Chemann mehr und schwerere Pflichten habe.

000

Uebrigens ware hier ber Ort gewesen, wo Nr. 1. die seht gewichtige Bemertung Trefurts \*) hätte aufnehmen sollen, daß, nach fathol. Kirchenrecht, nächst dem, vor dem Pfarrer und zwei Zeugen ertlärten, Consens, erst durch die eheliche Beiwohnung das Sacrament der Ehe vollzogen und die Ehe nnauslöslich wird: daß mithin dasjenige nicht als verunheiligend angeschen werden fann, was als nothwen-

diges Moment eines Sacramentes gilt. b) Auch die zweite firchliche Einwendung erscheint Nr. 1. (S. 73) als ungegründet, wenn nämlich "jest das ehelofe Leben als Mittel genannt wird, den Mitgliedern deffelben eine bobere geiftige Richtung, einen bobern Och mung ju geben; fie gang ungetheilt dem Ueberirdischen und Allgemeinen zuzuwenden, wovon die hauslichen Gorgen abziehen follen; denn "der hohen Geistlichteit seyen noch ganz ander Mittel und Veranlaffungen gegeben, fich in bas Irdifche und Beltliche zu verirren; " wir Laien wurden durch die Ebe nicht abgehalten, an der Cultur der Biffenschaften, an allgemeinem Ideen und an hoherer Richtung Theil zu nehmen; die Geifilis chen dagegen feyen nicht nur ebenso, wie wir, fondern zum Theil noch mehr mit ihrem hauswefen u. f. m. beschäftigt. - Dr.2. fest, als Ratholit, mit Redyt, diefer (factifch gegrundeten) Rritif Nichts als den Ausspruch Pauli, 1 Cor. 7, 32 ff. entgegen, welcher allerdings, in dem von der Kirche allein gebil-ligten Sinne genommen, keine folche Gegenrede gestattet, und ware sie auf hunderttaufende von unablaugbaren Thatfachen gegrundet.

\*

c) Die dritte und letzte Einwendung, daß "die Priefter ehe fich nicht wohl mit der Bewahrung des Beichtgeheimnisses und dem Besuche der Kranken vereinigen laffe, "- meint Nr. 1. S. 75, - "bedürfe wohl keiner genauem Wicktachtung des Todes auch noch anderen Ständen aufgegeben fey, ohne daß Jemand daran denke, ihnen darum die Ehe zu verbieten." - Nr. 2. will (S. 61) diese Einwendungen übergehen, "da hierüber in gar zu vielen Schriften das Nöthige gefagt und bewiesen seh. Eine folche unbestimmte Hinweissung wirfte jedoch wohl Vielen als leere Ausstucht, gewiß aber Allen hier als unpaffend erscheinen. Ref. zum wenigsten kann nicht nur sich nicht vorstellen, wie das Gegentheil der Vemerfung von Nr. 1. "bewie sehr" werden könne; sondern er muß sogar den verbeiratheten Priefter für weit geeigneter zur wirkfamen Ver-

\*) "Der Colibat aus dem Gesichtspunkte der Moral, des Rechts und der Politik betrachtet. Bon C. Trefurt, großherzogl. bad. Amtsasseifor. heidelberg und Leipzig 1826. 75 G.

waltung des Sacramentes sowohl der Beichte, als der Kran= fentroftung halten, als den ehelofen, da er tiefer in die Myfterien des Lebens und feiner Schmerzen eingeweiht ju feyn Gelegenheit hat, und somit vernünftiger rathen und warnen, fach--fundiger richten, und mitleidiger und eindringender tröften, da= her auch allgemeineres, gerechteres Vertrauen einfloßen fann, als der unerfahrene und ungeprufte Colibatair.

Benn freilich, wie dies großentheils geschieht, der Beichtiger fich damit begnügt, nach Vorbringung einiger Gemein-plate, einige Gebete (!) zur Buße aufzugeben, fo tonnen auch ganz unerfahrene Klerifer diefes Sacrament verwalten. Bie dem aber auch fen, fo ift darin, wie in fo vielen anderen Dingen, die Inconfequenz der tath. Colibatsvertheidiger nicht ju verkennen, daß sie einerfeits, der Lehre ihrer Rirche zufolge, behaupten muffen, das Sacrament der Priefterweihe verleihe den zur gehörigen Amteverwaltung erforderlichen b. Beift, und boch anderseits durch das Berbot für die Priefter, das Gacrament der Ebe (das doch, als Sacrament, auch Gnade des heil. Geistes verleiht) einzugehen, Befürchtungen zu erkennen giebt, welche dem tath. Begriffe beider Sacramente geradezu Giebt die Priesterweihe den zu den Priesterwidersprechen. functionen nothigen Geift, fo tann teinesfalls ein anderes Sa-crament diefe Befähigung bedrohen. --

Nach diefen Erorterungen geht Nr. 1. S. 75 4) gur Ungabe der Nachtheile über, welche aus dem Colibatgesetz für den Staat hervorgehen sollen, und zur Biderlegung der Grunde, welche man vorbringt, um die Aufhebung diefes Gefeses als dem Staate Nachtheil bringend darzustellen.

Mit Recht wird hier a) auf die blos numerische Berminderung ber Bevolterung fein besonderes Gewicht ge= legt; fondern darauf, daß gerade diejenigen ehelos bleiben follen, welche Familien grunden könnten, die "fur ihre außeren Lebensbedurfniffe gesichert, dabei noch durch Sittlichteit, Bildung und gute Rinderergiehung fich auszeichnen wurden." - Ber die Macht des lebendigen Beifpiels fennt und erwägt, daß auf fo vielen Dorfern nur der Geiftliche der Gemeinde als Muster dienen tann, und gerade hier der ehelofe Pfarrer am häufigsten in Versuchung tommen muß, die Trauer feiner Einfamteit burch großere Vertraulichteit mit feiner weib= lichen hausgenoffin ju mindern, der wird gewiß in den feiche ten, fast frivolen Gegenbemerfungen von Dr. 2. nur bas matte Gegenstreben eines verblendeten, vielleicht felbst eines die Augen dem Lageslicht verschließenden Partheimannes ertennen. -

Daß b) wie Nr. 1. S. 76 und 77 bemerkt, der Colibat ben Clerus ifolire, und, ihn enger an den romischen Stuhl befestigend, feine und Roms herrschaft über die weltliche Macht

ju befestigen geholfen, und vielfach die ,,ungestorte Entwickelung ber Staaten und ber Individuen, der Bildung und Biffenschaft" gehindert, ift ichon im Fruheren erwähnt. Go befremdlich dann eine folche Bemertung in dem Munde eines Ratholis - ten erscheinen darf, der doch nothwendig wünschen muß, daß die Rirche und ihr unfehlbares, allein Chrifti Stelle vertreten-des Dberhaupt zur unbedingten Serrschaft uber alles Beltliche gelange, eben fo unhaltbar wird dagegen jedem Unbefangenen basjenige erfdeinen, mas Dr. 2. von G. 63 - 66 gur Befeitis gung jener Beforgniffe vorbringt, wenn z. B. S. 64 gefragt wird: "wer hat denn Europa aus der Rnechtschaft und Finfterniß erhoben und befreit?" und "wenn in der neueften Beit fo mancher gefellschaftliche Zuftand in Europa bis in feinen Grundfesten erschuttert worden, war baran Rom Schuld ?"muß da nicht die Geschichte darauf antworten: der querft wie der offentlich heirathende Priefter war es, welcher der Befreiung Europa's von der schmählichsten Tyrannei des ehelofen rom.. fath. Clerus den fraftigften Unftog gegeben; und nicht von diefem Clerus, fondern von den Laien ift das Licht ausgegangen, welches in die clerikalische Finsterniß geschienen und von Rom und feiner Hierarchie nicht begriffen worden ift. Von wider. romifchen Boltern ift die gefetzliche Feststellung ber heiligften Menschenrechte, von diefen die Aufhebung der Sclaverei ausgegangen, und wenn noch jest Spanien, Portugal, Italien, Ju land, Ungarn, Bohmen und felbst zum Theil Frankreich mehr ober weniger in Knechtschaft und Finsterniß schmachten, so it es, weil der Bleimantel eines kastenartigen, ehelosen Clerus auf ihnen lastet; die Revolutionen aber in diefen Landern me ren großentheils nur gewaltsam herausgeforderte Reactionen ber - vom rom. . fath. Elerus fo lange und fo tief - verletten Majestät der besiern menschlichen natur.

Bir übergehen, was c) von Nr. 1. G. 78 zu Gunften einer durch Aufhebung des Prieftercolibates zu bewirtenden Annäherung der verschiedenen christlichen Confessionen, und von Nr. 2. S. 66 dagegen vorgebracht wird, da wir hierüber bereits im Eingang des ersten Artitels das hier Nothige erwähnt haben.

Juleht gedenkt dann noch Mr. 1. S. 79 d) der Bebenklichteiten, welche gegen die Aufhebung des Edlibats erhoben werden, einerseits hinsichtlich der neuen Lasten, welche dem Staat durch verheirathete fathol. Priester und ihre Familien zufallen wurden," anderseits wegen des neuen Zuwachses von Priesterschnen, welche alle in der Negel den (jetzt schon lästigen) Zudrang zu den Staatsämtern vermehren wurden."-Nr. 1. erinnert, in Bezug auf das Erste, an die Anstalten, burch welche auch für die Wittwen und Baisen der Staatsfo wichtigem Falle die Entscheidung nicht bedingen können. -Nr. 2. protestirt nun zwar hiergegen, nimmt (S. 67-69) recht ausführlich in biefer Beziehung die Parthei des Staas tes und der Bauern = und Gewerbsleutschne, als der ,,un= verdorbenen Maffe des Bolkes," und fpricht garte Be= forgniffe fur das Schictfal der Priefterwittwen aus. Ref. glaubt aber auch über diefe Bedentlichkeiten hinausgehen zu durfen, nicht, wie Nr. 1., aus dem unbestimmten Grunde, weil die Aufhebung des Colibatgesetes ,,durch fo wichtige und umfaffenbe Intereffen gefordert werde;" fondern weil der Staat mit der Kirche oder auch gegen fie (wenn fie hinter der Rechtsentwickelung zurückgeblieben, wie die rom. = fathol.) die unbedingte Pflicht hat, feine Burger im Genuffe ihrer unver= außerlichen rechtlichen und fittlichen Freiheit zu beschutzen, das Colibatgesetz aber sowohl rechts = als moral= widrig ift. Recht und Sittlichfeit find nicht um des Staates, noch weniger um des Vortheiles Einzelner willen da, und ihnen, als Momenten ber schlechthin allgemeinen Religion, Darf tein Rirchengesets widersprechen. Bas aber das Recht betrifft, fo hat fr. Trefurt (a. a. D. S. 37), wenn auch ben Ausdrücken nach nicht ganz genau, doch im Grunde rich= tig bemerkt: der Raftrat und der Priefter leiden die nam= liche Gewaltthat; dem Ersteren werde eine unveräußerliche Ei= geuschaft, dem Letteren das unveräußerliche Recht auf den Gebrauch diefer Eigenschaft geraubt.

Eben so gewiß ist denn auch der Moral zuwider, ein Berfprechen von einem Menschen abzunchmen, wodurch derselbe auf Lebenslang auf Ausübung von heiligen Nechten verzichtet, ohne zum Voraus mit Bestimmtheit wissen zu können, theils worin sie bestehen, theils ob er es vermögen wird, ihnen zu entsagen, ohne sich felbst zu Grunde zu richten. --

Diefe zwei Capitalpunkte hatten von Nr. 1. nicht übergangen werden durfen, so wie auch nicht einzusehen ist, warum es, vorzugsweise an die Staatsregierung gerichtet, "die etwa aus dieser Sache zwischen Staat und Rirche entstehenden Differenzen" als außerhalb des Kreises liegend bezeichnet, in welchem "die Behandlung dieses Gegenstandes sich hier zu bewegen habe." — Die Rechte, welche die rom. statt. Kirche anspricht, sind befannt und in offen daliegenden Geschsammlungen ausgesprochen. Die Grenze hingegen zwischen der alten Rirche und dem neuen, vernänftig constituirten Staat ist noch keineswegs genau bestimmt; wer daher die Mitwirfung des lettern gegen jene in Anspruch nimmt, håtte füglich auch sich beutlich über das Verhältniß beider zu einander zu erklären.— Statt dessen geht Nr. 1. S. 81:

5) ju dem "Gedanken" uber, der ihm in diefer Angelegenheit "bei weitem der wefentlichfte und wichtigfte ju feyn fcheine ; " indem alles fur Aufhebung des Colibat = Gefetes Befagte "zulett feine ficherfte Begrundung und Eviden ; (??) in dem Gabe finde: der Dr. - Colibat der t. Rirche fann aufgehoben werden, weil er nicht dem Gebiete der Doamen, noch ben Grundgesegen der Berfaffung angehort; und er foll aufgehoben werden, weil er theils gang außerhalb unfern jeBigen Stimmung, Denfart und Bildungsweife, theils in ftrengem Gegensate gegen Diefelbe fteht, und weil es darum in einigen Beziehungen als wirkungslos, in andern als nachtheis lig wirkend fich zeigt." - Bur Rechtfertigung diefer Be hauptung will es, nach G. 82, nicht auf die mericanischen Befchluffe gegen den Colibat, noch auf die "offentlichen Ueufsrungen vor den Schranken einiger frangof. Gerichte! noch auf "die unüberfehbare Reihe von Buchern und Zeitschriften", wonn Rlagen und Vorschläge gegen das Col.- Befet enthalten, fic berufen; fondern "nur auf die Stimmung und Ueberzeugungen eines jeden Einzelnen und auf die Renntniß, die ein jeder von ber Stimmung und Ueberzeugung feiner Umgebungen bat," bei welcher Berufung jedoch eigentlich nur Deutschland und "namentlich der Brn. Berf. ,badifches Baterland, " gemeint ift, alle rein fatholifchen Lander hingegen ausdructlich ausgefchloffen werden. -

Ref. glaubt im Borhergehenden bereits hinlänglich barge than ju haben, daß Nr. 2., vom fathol. Standpuntte aus, vollig Recht hat, wenn es G. 70 ff. einestheils Die Boransfegung jenes Schluffes durch die Gegenbehauptung entfraftet, daß "das Col.= Gefet (von der tathol. Rirche) als Grund gefes für die Berfaffung des Priefterthums betrachtet und ge handhabt werde ;" anderntheils die Brn. Berf. von Dr. 1. von Beructfichtigung des fogen. Zeitgeiftes auf die Ausfpruche bes (fog. ) h. Geiftes verweifet, ,,von welchem die Ratholiten, nach der Ordnung des Seils, ihr Seil zu erwarten ober durch ihn zu erlangen haben." Diefer Geift fpricht aber, mie schon ofter bemerkt, ju den Rechtglaubigen nur durch die von Rom anerkannten Concilien, und in deren Ermangelung burch den Pabit, und in diefer Beziehung hatte Dr. 2. noch darauf aufmertfam machen tonnen, daß feit der Reformation noch jeder Pabit, fogar noch der jest lebende, bei Gelegenheit, die ihm untergebenen Schafe und Lammer vor dem jedes maligen fog. Zeitgeifte, als vor einem Bolfe, der um gehe, suchend, wen er verschlinge, gewarnt, und die vor

biefem Geiste gegen die Einrichtungen der Kirche vorgebrachten projekte verworfen hat. Auch hätte bemerkt werden muffen, daß, wenn 3. B. nur in Deutschland das Edl. = Gesetz aufge= hoben wäre, kein fremder Katholik hier Meffe hören oder die Sacramente empfangen, kein deutscher Priester anderswo Bi= fchof, keiner Cardinal oder Pabst werden konnte 2c. —

305

Dr. 1. beschließt ben zweiten 21bfdmitt G. 84 und 85, mit folgenden Bemerfungen: "die gefetgebende Gewalt ber fath. Rirche icheine auch burch ihr eigenes wohlverftan= Denes Intereffe" jur Abanderung bes Col. = Gefetes ,auf= gefordert ju werden, " ba es unbeftrittene Thatfache fen, daß ein großer Theil ber Ratholiten in Deutschland theils gang theil= nahmlos, theils ungunftig, ja fogar feindfelig gegen bie Rirche gestimmt fen." - "Ber burgt dafur, bag nicht einft aus diefer Stimmung eine wirfliche Entgegenfetjung fich bilbe!" - "Um fo rathfamer erscheine es baber, in außer wefentlichen Dingen den individuellen Begriffen und Unfichten etwas zuzugestehen." - Co wenig aber die hier behanptete Ihatfache in Ubrede gestellt, fo wenig tann die Beife gebilligt werben, wie berfelben bier Erwähnung geschieht; benn einerfeits wird die gefesgebende Gewalt der Kirche ju einer durch Eigenintereffen bestimmbaren (als welche fie fich zwar oft gezeigt, als welche fie aber im Glauben ber Ratholifen nicht angefeben werden foll ) berabgefetst; anderfeits ift damit, (ber G. 84 vorausgeschichten Berwahrung jumider) eine Drobung ausgesprochen, welche feinem Untergebenen gegen feinen Borgefesten, am wenigsten aber tath. Laien gegen die Drgane bes h. Geistes geziemen tann. Uebrigens find jene Bemerkun-gen anch infofern unpaffend, als fie der Sterarchie anrathen, Dasjenige Gefet abzufchaffen, welches im Borbergebenden als eine ihrer machtigften Stutten bezeichnet wurde, und infofern unrichtig, als jene Stimmung ber fath. Laien gegen bie Rirche in ber neueften Beit wohl am wenigften burch bas Col. - Gefets erzeugt worben ift, fondern am meiften burch bie allgemeinen Fortichritte jur vernünftigen Freiheit, welche jum wenigsten eben fo entschieden gegen die gefetigebende Ge-walt felbft, als gegen diefe oder jene Verordnung derfelben, gerichtet ift. Daß nun diefe Rirchengewalt nach und nach unausbleiblich jenen Fortichritten erliegen werde, davon ift auch Ref. vollig überzeugt; feinesfalls ift es ihr aber zuzumuthen, burch Accommodation an den fogen. Beitgeift fich felbit die Do= besimunde beigubringen, ba fie burch feftes Beharren bei bem Beftehenden, und im Beharren felbit boch nur bie auch ohne bies fchon Ubtrünnigen verliert, burch Aufgeben Diefes ihres eigentlichen Princips aber auch noch Diejenigen von fich entfernen wurde, welche, aus irgend einem Grunde, des freien 20

Denkens und Forschens in Neligionsfachen sich begebend, nur in der scheinbaren Unveranderlich keit der rom. = kath. Rische einen festen Haltpunkt für ihr mattes oder mudes Gemuch zu finden wähnen.

Im dritten Abschnitt erörtert No. 1. zum Schluß die Frage: "wo die Ratholiken ihre Blicke hinzuwenden haben, die in diefer Sache Abhulfe fuchen?"-

Bir bemerken aber vor allem Beiteren, daß ein wirklicher Ratholit gar nicht eine folche Frage stellen fann. Buert wird er gegen ein Grundgesetz feiner Rirche feine Ubhulfe fu chen; follte er aber das Col.-Gefet nicht als folches anfeben, fo wird er jedenfalls fein Bedenten feinem Geelforger vortragen, biefer etwa feinem Bischof, diefer dem Erzbischof, Diefer endlich bem Pabste. Nur von diefem tann, in den Beiten, in welchen fein ofum. Concilium verfammelt ift, eine gefetgebende, oder gefetzaufhebende Eutscheidung ausgehen, welcher, ichon bem all gemeinen Glaubensbefenntniß zufolge, unbedingt zu gehorfamen ift. Der wirkliche Ratholik tann dies 20lles aus feinem Rate chismus, feinem Ranifius, oder nothigenfalls aus einem von der firchenrechtlichen Behörde genehmigten Lehrbuche des Sie chenrechts erschen. Aber auch, wer bem Tridentinum und aller jenen Borfchriften zuwider, die bezeichnete hierarchie und ihn unverbruchliche Autorität nicht anerkenut, auch diefer wird bie obige Frage nicht stellen. Ein folcher hat aufgehort, ein Sa tholit ju feyn; fur ihn haben, mit der gefetgebenden Gewalt, auch ihre Gefete ihr Aufeben verloren; er braucht nicht mehr Judeffen giebt es, und namen Abhulfe gegen sie zu fuchen. lich feit der, von Rom wiederholt improbirten und cal firten \*), Deklaration der fog. gallicanischen Riv de, eine immer zahlreicher werdende Rlaffe von fog. Ratholis fen, welche zwar jedes fie druckende Gefes oder Dogma ba rom. - fathol. Rirche derfelben abzufprechen fich bemuben, aba nicht wagen, ihr Berhaltniß zur Kirche fcharf ins Muge zu faj fen und diefem gemäß sich zu benehmen. Diefe Rlaffe hat fich allmählig ein eigenes Rirchenrecht und eine eigene Dogme fif gehildet, und ob auch beide immer von Reuem von den romuchen Dberbischof als unfatholisch verworfen werden, fo au behrden boch die Angehörigen jener Klaffe fich, als ignoritien fie die allerwochften Nichterspruche, und fo ift auch in Deutsch land allmählig das Gerede von einer beutfch-tatholifder Rirche aufgetommen, womit etwas eben fo febr fich felbs 20 iber fprechendes bezeichnet wird, als mit den Borta

\*) S. bas Breve Innocenz XI. vom 11ten April 1682, die Sor fitution "inter multiplices" Aleranders VIII. vom 4. Aug. 1690 m die Constit. Pius VI. vom 28. Aug. 1794. "tatholifcher Protestant." — Bu diefer Klaffe gehören offenbar auch die Hrn. Verf. von Nr. 1. und wir haben nun in der Kurze über ihre Meinung in Betreff der oben aufgestellten Frage zu berichten.

307

Bunachft wird von G. 86 bis 90 burch Stellen aus dem D. Leftament und aus den Rirchenvatern, welche bier ju prufen der Raum uns nicht gestattet, Die (anti=florentinische und anti = tridentinifche ) Lebre jener fogen. deutsch = fathol. Rirche ju begründen gesucht, welche ,, dem rom. Episcopate (nur) Diejeni= gen Borrechte zugesteht, welche bie Erhaltung ber Einheit fordern, ohne die Gleichheit der Bifchofe in ihrer 21 mtsgewalt zu benachtheiligen." 2418 folches Borrecht wird aber (G. 93) nur das eine erwähnt: "daß der h. Bater in Renntniß gefest werde von jedem Greigniß, bei welchem feine Mitwirfung jur Erhaltung ber Einheit erfprießlich fenn tann, auch fonach biefe Mitwirfung von ihm erbeten werbe." - (Erft G. 107 werden noch nachträglich als wefentliche Borrechte bes rom. Epistopats" angeführt : 1) bas "Recht bes, Borfchlags" und 2) bas "Recht der Erinnerung an die bestehenden Gefete," - bann G. 108 u. 109 noch bes merft: ",die deutiche f. Rirche gestehe zwar dem rom. Sofe noch mehrere andere febr bedeutende Borguge gu, unter: Diefen aber durchaus nicht bas Recht, gefetgebende Gewalt in beutschen Diocefen ju uben, ober jene unferer Bifchofe ju fcomalern.") -

"Diefemnach," heißt es weiter G. 94, "durfte, fo weit nicht. Staatsverbote entgegenstehen, folche Ungeige und Bitte ber Pabit von dem deutschen Bifchofe erwarten, ber die Aufbebung bes Colibatgefetes fur feine Diocefe als nothwendig ertannt hatte." Denn aber Diefer Schritt ,,bei bem romifchen Sofe feinen anderen als ben gewöhnlichen (b. b. feinen) Erfolg hatte, " Dann geborte es, festhaltend an ben Principien der deutschen fathol. Rirche, unter Die 21 mtorechte bes Bifchofs, falls berjelbe fich der Beiftime mung ber Diocefangeiftlichfeit und ber ubrigen Diocefangehörigen hinreichend verfichert hat (nach erhaltenem placitum regium), die jest beftebenden RirchengefeBe, die Den Colibat ber Priefter gebieten, aufzuheben und Die Priefterebe wieber berguftellen." Daß aber einerfeits alle Bifchofe mit dem romifchen im Wefentlichen gletche Umtsgewalt hatten, barin ftimmten, beißt es Dr. 1. G. 93, malle bewahrten Lehrer Des Rirchenrechts überein," und werden als folde Riegger, Pehem, Rechberger, Sauter und Boll genannt. Das anderfeits die Bifchofe Richts ohne Bustimmung ber Discefangeiftlichfeit und Laienfchaft verfügen tonnen, bafur werben G. 96 ff. einige 20 .

. Stellen aus Epprian und Hieronymus, und bann eine Stelle aus einem Briefe des P. Coleftin, und die Meußerung eines Bischofs auf der Synode ju Chalcedon beigebracht, von welchen die zwei letteren (der ausdrücklichen Bestimmung des Tridentinums juroider \*) Beweifen follen, daß die Geiftlichfeit und Laiengemeinde die Bischofswahl gemeinschaftlich vorzunehmen hatten. "Auf folchen Grundfesten," wird nun G. 101 und 104 gefchloffen, "fteht das Princip der fath. Rirche: alle Kirchengewalt fen eine eingeschränkte, in dem Sinne, daß ber Borfteher feine Anfichten nicht gegen den entschiedenen Billen feines Presbyteriums und ber übrigen Dioces. Angehörigen durchfegen durfe," daber denn auch : "die fehlende Beiftimmung auch nur eines einzigen Bifcofs die Gefesestraft ber Befchluffe aller ubris gen und des allgemeinen Conciliums für feine Discefe hindert over aufhebt," wie es bann auch "in den Amtsbefugniffen eines jeden Bifchofs liegen foll, gegen Ritchengesetze, die in feiner Diocefe angenommen find, mas fie immer für einen Urfprung haben mogen, in den geeigneten Fallen Dispenfationen ju ertheilen." Befraftigt werden diefe Schluffe durch Unführungen aus ben ichon genannten Rirchen-rechtslehrern, und aus Brendel, Fr. Rope, Fleury und van Efpen, und nun S. 107 aus dem Borhergehenden gefolgert : ",Rein Zweifel demnach, daß es in den Umtsbefugniffen bes Brn. Bifchofs von Freiburg liege, die Freiheit der Priefterehe wieder herzustellen, oder wenigstens," (wie Serr Tre furt a. a. D. S. 63 fchon vorgeschlagen), nachdem die Staatsregierung ben Grundfatz augenommen hatte; feinem tath. Priefter, um feines Standes willen, die Beirathserlaubniß ju veribeigern, fo oft diefe ertheilt ware, ,, den Beweis als geführt anzusehen, daß die Sittlichkeit und das Gemeinwohl eine Dis peufation fordere, und folde ohne Umfchweife gu ge ben. " - Bulest wird noch G. 118 gemeint: " auch das oberfte Schutrecht bes Staates werbe man anrufen tonnen um unterflußendes Einschreiten bei den firchlichen Am toritaten, ja, diefe hoheitsrechte ficherten uns fur ben außerften Nothfall und fur beharrliche Beigerung aller firchlichen Behörden in einer fo beiligen und bochwichtis gen Sache erhabenen Schirm, wo die Berlaffenen williges Ge-

gen Sage ergavenen Sahrin, no die Veraffenen winges Ges hos und einen hulffesichen Urm zu finden hoffen durfen, berelt, wie es zuletzt die Rechte Josephs II. war, den gesuktenen Verein zu erheben, und den Willen des gottlichen Lehrers gegen alle andern menschlichen hindernisse auszuführen."

\*) Sess. XXIII. C. IV. de sacr. ord.

"katholischer Protestant." — Bu dieser Klasse gehören . offenbar auch die Hrn. Verf. von Nr. 1. und wir haben nun in der Kurze über ihre Meinung in Vetreff der oben aufgestellten Frage zu berichten.

Junachst wird von S. 86 bis 90 durch Stellen aus dem N. Leftament und aus den Rirchenvätern, welche hier zu prufen der Raum uns nicht gestattet, die (anti=florentinische und anti = tridentinische) Lehre jener fogen. deutsch= tathol. Rirche zu begründen gefucht, welche "dem rom. Episcopate (nur) diejeni= gen Borrechte zugesteht, welche die Erhaltung der Einheit fordern, ohne die Gleichheit der Bischofe in ihrer Umtsgewalt ju benachtheiligen." 216 folches Borrecht wird aber (G. 93) nur das eine ermahnt: "daß der h. Bater in Renntniß gefest werde von jedem Ereignis, bei welchem feine: Mitwirfung jur Erhaltung der Einheit ersprießlich fenn. tann, auch fonach diefe Mitwirfung von ihm erbeten werde." – (Erst S. 107 werden noch nachträglich als wesentliche Borrechte des rom. Epistopats" angeführt: 1) das "Recht des, Borfchlags" und 2) das "Recht der Erinnerung an die bestehenden Gefete," - dann G. 108 u. 109 noch bemerft : ", die deutsche f. Rirche gestehe zwar dem rom. hofe noch mehrere andere fehr bedeutende Borguge ju, unter: Diefen aber durchaus nicht das Recht, gefetgebende Gewalt, in deutschen Diocefen zu uben, oder jene unferer Bischofe zufchmalern.") -

"Diefemnach," heißt es weiter S. 94, "durfte, fo weit nicht. Staatsverbote entgegenstehen, folche Ungeige und Bitte ber Pabit von dem deutschen Bischofe erwarten, ber bier Aufhebung des Colibatgefeses fur feine Diocefe als nother wendig erfannt hatte." Denn aber Diefer Schritt "bei bemt romifchen Sofe feinen anderen als den gemöhnlichen (d. f., teinen) Erfolg hatte, " dann gehörte es, festhaltend an ben; Principien der Deutschen tathol, Rirche, unter Die Umtsrechte des Bifchofs, falls berfelbe fich ber Beiftimp, mung ber Diocefangeiflichteit und ber ubrigen Diocefange gehorigen hinreichend verfichert hat (nach erhaltenem placing tum regium), die jest bestehenden Rirchengefest, Die ben Colibat ber Priefter gebieten, aufjubeben unbi Die Priefterebe wieber berguftellen." Daß aber einer-, feits alle Bischofe mit dem romifchen im Wefentlichen glete. che Umtsgewalt hatten, barin ftimmten, beißt es Dr. 4. G. 93, "alle bewährten Lehrer bes Rirchenrechts überein," und werden als folche Riegger, Debem, Rechberger, Sauter und Boll genannt. Das anderfeits die Bifchoff Richts ohne Buftimmung der Discefangeiftlichfeit und Laienschaft verfügen tonnen, dafür werden S. 96 ff. einige 20 •

"bem rom. Pabfte, dem Stellvertreter Jefu; wahren Geborfam schwören und Alles zweifellos bekennen, was von den h. Canones und öfum. Concilien überliefert, bestimmt und ertlart worden "\*). Den gaien endlich wird zugestanden, anderer Meinung fenn zu durfen, als ihre Lehrer, "die doch vom h. Geiste geset find, daß fie die Rirche regieren ; " es wird ihven erlaubt, den Bischofen in Disciplinarsachen nicht beimftimmen, ba doch, den Ratechismen zufolge, diejenigen ,,ein gropes Verbrechen begehen, welche den geiftlichen Obrigkeiten bas Anfehen und den Gehorfam nicht beweifen" \*\*). Ueberhaum aber wird die achtfath. Gesetvordnung vollig intervertirt, indem nach Dr. 1. (G. 102) die Gefete von unten berauf, ftatt von oben herab ihre Kraft erhalten follen, nicht durch die Autorität bes fog. Stellvertreters Christi und feiner, ihm anhängendm, ihm gehorfamen, bischöflichen Stellvertreter, fondern durch bie Beistimmung aller Geistlichen und aller Laien. Es wird hierbei das fo leicht Wahrnehmbare überfehen, daß auf diefe Beife gar tein eigentliches Gefetz ju Stande tommen tam, und daß auch die dem. Pabfte von Nr. 1. noch belaffenen fog. Vorrechte Rechte zu fenn aufhören, indem ihnen von Seite ber Untergeordneten feine Verpflichtung mehr entspricht. 3u behaupten aber, es gehörten diese Dinge nur jur Disciplin mb nicht zum Glauben, wurde unredlich, in jedem Falle aber nut-los feyn, da man nur das obenerwähnte Glauben s betenntniß anzuschen hatte, um sich zu überzeugen, daß es de fide, daß es allgemeine Glaubensfache für den rom. Rathe liten ift, den romischen Bischof als einzigen Stell vertreter Chrifti, als Dberhaupt der Chriftenheit, und die romische Kirche als Mufter= und Meistertip che anzuerkennen. -

Bir bemerken:

2) Daß die Kirchenrechtslehrer, auf welche Nr. 1. feiner britten Ubschnitt gründet, entweder bereits im Inder stehn, wie van Espen, Fleurn, Roye und Brendel, oder durch Uebereinstimmung mit bereits indicirten Schriftstellern und durch offenbare Verwerfung oder Mißachtung drumenischer Concilienbeschlußse und Mangel kirchlich vorgeschriebetter Genehmigung jeden Unsehens für rechtgläubige Ratholiken entbehren. Das aber Riegger, Pehem und Rechberger von der österreichi schen Regierung als "Vorlesbucher vorgeschrieben," kann ebn

\*) S. ,,Washeißt rom.= kath. Kirche?" v. F. 193. Carov, S. 90 ff. u. 158.

\*) S. ebend, S. 89. 90 und ben Canon: "duo sunt genera Christianorum," in Decr. P. II. causa 12. 9. 1. c. 7., womit zu verbinder causa 6. 9. 1. c. 5. 8. 9. "katholischer Protestant." — Bu diefer Klasse gehören . offenbar auch die Hrn. Verf. von Nr. 1. und wir haben nun in der Kurze über ihre Meinung in Vetreff der oben aufgestellten Frage zu berichten.

Junachft wird von G. 86 bis 90 durch Stellen aus dem D. Leftament und aus den Rirchenvatern, welche hier zu prus fen der Raum uns nicht gestattet, die (anti=florentinische und anti - tridentinische) Lehre jener fogen. deutsch- fathol. Rirche zu begründen gesucht, welche "dem rom. Episcopate (nur) diejeni= gen Borrechte zugesteht, welche die Erhaltung der Einheit fordern, ohne die Gleichheit ber Bifchofe in ihrer Umtsgewalt zu benachtheiligen." 218 folches Borrecht wird aber (G. 93) nur das eine ermahnt: "daß der h. Bater in Renntniß gefest werde von jedem Ereignis, bei welchem feine. Mitwirfung zur Erhaltung der Einheit ersprießlich fenn tann, auch fonach diefe Mitwirfung von ihm erbeten werde." – (Erst S. 107 werden noch nachträglich als wefentliche Borrechte des rom. Epistopats" angeführt: 1) das "Recht des, Borfchlags" und 2) das "Recht der Erinnerung an die. bestehenden Gefete," - dann G. 108 u. 109 noch bemertt: ", die deutsche f. Rirche gestehe zwar dem rom. Sofe noch mehrere andere fehr bedeutende Borguge ju, unter: Diefen aber durchaus nicht das Recht, gesethende Gewalt, in deutschen Discesen ju uben, oder jene unferer Bischofe jufchmalern.")-

"Diefemnach," heißt es weiter S. 94, "durfte, fo weit nicht. Staatsverbote entgegenstehen, folche Ungeige und Bitte; ber Pabit von bem beutschen Bifchofe erwarten, ber bier Aufhebung des Colibatgefetes fur feine Diocefe als nothe wendig erfaunt hatte." Denn aber diefer Schritt "bei bem: romifchen Sofe feinen anderen als den gemöhnlichen (d. f. feinen) Erfolg hatte, " dann gehorte es, festhaltend an den Principien der Deutschen tathol. Rirche, unter Die Umtsrechte des Bifchofs, falls berfelbe fich ber Beiftimp, mung der Diocefangeiflichteit und ber ubrigen Diocefange gehorigen hinreichend verfichert hat (nach erhaltenem placitum regium), die jest bestehenden RirchengefeBe, die ben Colibat der Priefter gebieten, aufzuheben und; Die Priefterebe wieder berguftellen." Daß aber einerfeits alle Bischofe mit dem romischen im Wefentlichen gletche Umtsgewalt hatten, barin ftimmten, beißt es Dr. 1. G. 93, "alle bemabrten Lehrer des Rirchenrechts überein," und werden als folche Riegger, Debem, Rechberger, Sauter und Boll genannt. Das anderfeits die Bifchofe Sauter und Boll genannt. Richts ohne Buftimmung der Discefangeiftlichfeit und Laienschaft verfügen tonnen, dafür werden G. 96 ff. einige 20 •

felben angefügten Beilagen fällen ju tonnen, und wir haben nur noch auzuführen, daß das, dem dritten Ubschnitt von Rr. 2. beigeschloffene Botum des Brn. Schippel, welches derfelbe am 13. Mai 1828 in der zweiten Rammer des Großberzogthums Baden über diefen Gegenftand abgegeben, zwar mit Recht behauptet, das Colibatgefes ftehe mit dem Onftem der rom.-fath. Rirche ,,im ftartften Bufammenhange," Die gefetgebende Gewalt des Staates fey incompetent, baffelbe aufzuheben, und die Entscheidung von 63 fatholischen Standemitgliedern wurde je denfalls von keiner Bedeutung feyn, wo es auf die Uebergens gung von wenigstens 700,000 tathol. Staatsburgern antomme. Auffallend aber muß es erscheinen, daß fr. Schippel, als Protestant und als ein zum Reprafentanten erwählter Burger einer constitutionellen Monarchie, in diefer Sache nur die firchliche, nicht aber die burgerliche Freiheit feiner Committenten beruchfichtigt bat; denn, wenn auch der, an die Rammer gelangte Untrag in der Urt, wie er abgefaßt war, in mehr als einer hinficht unbeachtet bleiben mußte, fo hatte er boch jedenfalls zur Veranlaffung dienen follen, den Landesberrn um einen Geschumschlag zu bitten, durch welchen jedem fatholis fchen Geiftlichen, welcher fich verehelichen mochte, das burgers liche Recht hierzu zuerkannt wurde, ohne daß er gerade bierzu nothig habe, vorerft zu einer anderen Rirche überzugeben, ba, der Priefterweihe die Kraft zuzugestehen oder zu laffen, einen Staatsburger auf Lebenslang jum Leibeigenen der Rirche ju machen, und ihn eines der heiligsten Maturrechte auch im burgerlichen Bereine zu berauben, nicht viel beffer ift, als Sclas venhandel zu geftatten; indem, wie die Reger dem Coloniften, fo auch fehr häufig die unerfahrenen Jünglinge der Hierarchie übergeben werden, um fie, willig oder unwillig, ju ihren Zweden zu verivenden. ----

Sollte nun nach Allem diefem Ref. feine Ansicht über die in den drei vorliegenden Schriften verhandelte Angelegenheit auszusprechen haben, so würde er sie in folgenden Sätzen zusammenzufassen versuchen :

1) Die Geschichte des Edlibatgesetes erweiset, daß daffelbe ein Grundgeset ber rom.= fath. Rirchenverfaffung ift, und daß, wie es durch oftumenische Concilien zu einem allgemeinen Gesete dieser Rirche geworden, es auf teine Weise von einzelnen Bischofen oder sog. Landestirchen aufgehoben werden tann.

2) Das Colibatgesets hängt auf das Innigste mit den specifisch=fatholischen Glaubenslehren vom Meßopfer, von der Verdienstlichkeit der Virginität, von dem Priesterthume, von dem Anfehen des Pabstes und ber Concilien, von der Hierarchie überhaupt zusammen, daher feine Aufhebung von Seiten des Pabstes und eines öfum. Conciliums dem ganzen Rirchen= gebäude eine lebensgefährliche Wunde beibringen, von Seiten eines Bischofs oder einer sog. Landestirche aber diese zunächst zu einer schismatischen, demnächst unausweichlich zu einer häre= tischen qualificiren wurde.

3) Das Eslibatgeset, als Gefet, als Gesetz für alle Geiftlichen der höheren Weihen, als Gesetz auf Leben 8= lang, ift dem Buchstaden und dem Geiste der h. Schrift und besonders des R. Lest amentes, dann auch der Kir= chensitte der ersten Jahr underte zuwider, und hat von sei= ner Einführung an bis auf den heutigen Lag immer und über= all zahllose, durch die Natur der Dinge nothwendig herbeige= führte Rachtheile zur Folge gehabt.

4) Es steht aber auch in Miberspruch nicht nur mit ber, von Gott dem Menschen als folchem, anerschaffenen Ratur und mit der ihm durch dieselbe vorgezeichneten Bestimmung, daher mit feinen Nechten und feinen Pflichten, sondern auch mit ben, bei den policirtesten Nationen Europass bereits bestehenden Gesehen gegen Leibeigenschaft, gegen lebenslängliche Gelübbe und gegen Nechtsverpflichtungen zu lebenslänglicher Dienstbarkeit, ja sogar mit rom. = fathol. Kirchenlehren felbst, nämlich einerseits mit der Heitigung der Che zum Gacrament, anderseits mit der Lehre, daß die Priester= wurde und Wirtsamkeit unabhängig son der ibrigen Beschaftenheit des Priesters, endlich auch mit ver Ansicht von der Verbienstlich feit der Ehelosigsteit, welche durch das Gesets auf ein Minimum, nämlich auf den einen Augenblick der Ordination, zusammengedrängt wirde.

5) So nothwendig und wunschenswerth also auch an und fur sich die Aufhebung jenes Gesetses erscheinen mag, so we= nig ift sie vom unveränderlichen Rom oder von seinen Legaten, den streng ihm vereideten Bischofen, zu fordern und zu erwar= ten, so wenig endlich kömmt es katholischen Laien zu, ge= gen dieses Kirchengesetz zu reden oder gar zu schreiden, und es ist von diesem, wie von dem Institut der Iesuiten, wie von der rom.=kathol. Kirche, als solcher, nichts anders zu sagen, als: ...sit, ut est, aut non sit." —

states in succession. In the succession

second in case of the second to be

the state more at

## Schriften über die katholische Kirche im 19ten Sahrhundert.

- 1) Die katholische Kirche im 19ten Jahrhunderte und die zeitgemäße Umgestaltung ihrer äußeren Verfassung mit besonderer Rücksicht auf die in dem ehemaligen mainzer, später regensburgischen Erzstifte hierin getroffenen Anstalten und Anordnungen. Herausgegeben von G. L. C. Ropp, Großh. Frankf. geh. geistl. und Ober=Schul= n. Stud.= Nathen. s. w. Mainz, bei Florian Rupferberg 1830, VI. u. 486 S. 8.
- 2) Der "tatholischen Kirche" zweiter Theil, oder Paragraphen zu einer neuen Verfassurfunde derfelben, mit Vegründungen aus Geschichte, Christenthum und Vernunft. Altenburg 1830. Verlag der Hofbuchdruckerei. 398 S. 8.

Die zuerft angeführte ber beiden Schriften, welche zugleich die gehaltvollfte ift, gehoret ihrem Inhalte und Geifte nach, jes ner fraftig bewegten, gelehrten, besonnenen, schonenden, edel-gesinnten Beit an, welche den Sturmen der Revolution voranging und mit Uchtung vor dem Bestehenden und mit Bescheidenheit die redliche Absicht verband, bie flar erfannten vielfachen Gebrechen des firchlichen Befens, jedes einzeln für fich genommen (b. h. fnmptomatifch) ju heilen. Daß biefe Bemuhungen nur theilweifen und nur ephemeren Erfolg gehabt und Ruckfällen nicht vorbeugen konnten, ja die entscheidende Rrife nur verzögert, und vielleicht noch schmerzlicher gemacht haben, lag nicht in einem Mangel guter Ubfichten, fondern in vielleicht unvermeidlicher Rurgfichtigfeit und in der Matur der Sache selbst. Immerhin aber verdienen die ruftigen Manner aus jener Epoche dankbare und ehrende Anerkennung für den Ernft und die Liebe, mit welchen sie das ihnen vorschwebende Ideal einer wahrhaften chriftlichen Kirche, auf die mildefte und schonendste Beife allmählig in die Birklichkeit einzuführen getrachtet. Benn fie dann auch von dem, Berg und Geift erhes benden Gedanken immer allgemeinerer Aufflärung und, hierdurch zu bewirfender, mabrhafter Religiofitat, kräftiger Moralität und aufrichtiger Toleranz, ohne es ju wiffen, weit über die engen Schranken ihrer Rirche hinausgeriffen wurden, fo verdient boch diefer, wir mochten fagen, ingendlich begeifterte Ueberfchwung gewiß weit eber ent-

.

schnlicht zu werden, als die Doppelzüngigkeit so mancher neue= rer Apologeten des Katholicismus, welche — nach Innen zu denselben ftreng durchführen möchten, nach Außen aber, furcht= sam und hypofritisch, die eigene Strenge verlengnend, bald, wie in Frankreich und Deutschland, dem Geiste des neuen Jahrhunderts die mannigsaltigsten Concessionen machen, bald, wie in Irland und Belgien, denselben sogar zu ihrem Bun= desgenossen zu erheben scheinen, freilich nur, um, wenn er ih= nen zum Siege verholfen, vor allem anderen ihn felbst zu ver= tilgen.

In die Neihe jener wohlgesinnten katholischen Neformatoren aus den achtziger Jahren gehört der verehrungswürdige Herausgeber der zurft genannten Schrift. Er selbst bemerkt in der Borrede: "Der Herausgeber, beinahe das letztlebende Slied des ehemaligen erzbischössichen Vicariats (in Mainz) hat die hier vorliegenden Ukten und Vorträge gesammelt; sein früherer Standpunkt gab ihm die Mittel, sowohl aus dem Kadinette als aus dem Archive die Materialien zu erhalten; und da es ihm selbst in seinem Geschäftsleben in der letzten Regierungsepoche, thätigen Antheil an so manchen kirchlichen Einrichtungen zu nehmen, vergönnt war, so dürfte er unterrichtet und geeignet scheinen, die Herausgabe zu beforgen."

Bir werden zunachft in möglichfter Rurge eine Uebersicht bes Dargebotenen aufftellen, und erst zum Schluffe uns einige Bemerkungen über die Bestimmung erlauben, welche Sr. R. in ber Einleitung diefem feinem schatzbaren Beitrage zur Rirchengeschichte zu geben fich bewogen findet.

Bang zweckmäßig ordnet der Sr. Berfaffer die vorhandenen Materialien unter folgende Rubriten:

I. "Unftalten gur Verbefferung ber außeren fatholifchen Rirchenverfassung im Ullgemeinen."

hier werden von G. 16 — 57. 1) ,,die vor dem em fer Congresse gefertigten Vorarbeiten, Gutachten und andern zur Geschichte des Congresse gehörigen Auffäße, "2) "die Anträge, Gutachten und Vorbereitungen zu der (1789 für 1792) angesagten (aber nicht zu Stand gefommenen) Discefan-Synode, " und zwar vorzüglich diejenigen, welche dem mainger Erzstift angehören, theils in extenso, theils im Auszuge gegeben.

Es geht ans diefen Mittheilungen recht augenscheinlich hervor, daß damals die rom. stath. Rirche in Deutschland und besonders in den gebildeteren Rheinlanden, eben so innerlich gebrochen, in einem fast ebenso gereizten und entzündlichen Zustande war, als die politische und bürgerliche Verfassung in Frankreich. Die Untunft eines, vom Kurfürsten von Pfalzbaiern herbeigewünschten, pabstlichen Nuntius reichte hin, um einen Theil des deutschen Episcopats zur Ubwehr jedes möglichen römischen Einwirtens aufzuregen, und als der Nuntius sich vollends beigehen ließ, eine Ehedispens im Mainzischen zu ertheilen, da wandte sich der Kurfürst von Mainz gleich an Joschult dem Nuntius die fernere Ausübung feiner Facultäten gehemmt würde. Zugleich "dachte man nun zu Mainz, der Beitpunft sei vielleicht gefommen, die vieljährigen Klagen der deutschen Kirche gegen Nom gründlich zu heben." (17) Eine Unterhandlung mit den drei Erzbischöfen wurde eingeleittt und Carl Friedrich von Erthal, der preiswürdige Kurfürst von Mainz, forderte von feinem Bicariate "ein Sutachten über alle Beschwerden gegen Rom und die Art ihrer Befeitigung; demnächst mußte noch jedes Glied dieser Stelle sein Privatgutachten desfalls einreichen." (18)

Da wurden denn Rlagen geführt über ben, mit großen Roften und Aufenthalt bei der Bahl der Bifchofe und Erzbischöfe anzustellenden processus informatorius, -- die Unnaten, Confirmation sjura und die ungeheuere Palliums-Lare; über die "Juramenta vasalitia" der neuerwählten Bie fchofe, und die ,, alle funf Jahre in Rom nachzusuchenden Facultates." Alle Dispensationen und Absolutiones follten lediglich ben Ordinariis überlaffen werden; alle Eremtionen über Monchs- und Frauenflöfter, alle Ordensprivilegien, Die der bischöflichen Gewalt zuwider fenn möchten, follten aufgebeben, die Appellationes ad curiam romanam oder an die Nuntien mit Vorbeigehung der Metropolitangerichte u. f. w. nicht mehr gestattet werden. Ferner follten die påbftlichen Bul-len ,nicht mehr als verbindlich angesehen werden, ehe gehörig unterfucht fen, ob fie den Rirchenfprengeln angemeffen feyen;" Die Bulle in coena domini aber follte schlechthin "als nicht angenommen " erflart werden. ---Das Chehinderniß im dritten und vierten Grade der Blutsverwandtichaft und Schwagerschaft tonne abgeschafft, und die pabstliche Confirmation der Bischofe durfe nicht langer ,,als eine arbitrarische Sache in Rom angeschen werden." Geflagt wurde ferner uber bie apofolischen Taren und die doppelte Bablung ber Unnaten, wenn ein Bischof transferirt wird. Ueberhaupt moge man den Ratholiten tein ,allgemeines Rirchengefes" aufladen, von dem man voraus versichert fen, daß es fich durch Geld wieder lostaufen laffe. Die Roften bei Dispensen in Chefachen, "befonders die große Lare bei ber Dispensatio sine causa" fegen ein haupt = Gravamen. Endlich sollten "Constitutiones pontificiae in disciplinaribus pro universa ecvon dem Ansehen des Pabstes und der Concilien, von der Hierarchie überhaupt zusammen, daher seine Aufhebung von Seiten des Pabstes und eines ökum. Conciliums dem ganzen Kirchengebäude eine lebensgefährliche Wunde beibringen, von Seiten eines Bischofs oder einer sog. Landeskirche aber diese zunächst zu einer schismatischen, demnächst unausweichlich zu einer häretischen qualificiren würde.

3) Das Colibatgefets, als Gefets, als Gefets für alle Geiftlichen der hoheren Weihen, als Gefets auf Lebenslang, ift dem Buchstaben und dem Geiste der h. Schrift und besonders des R. Lestamentes, dann auch der Kirchensitte der ersten Jahr moerte zuwider, und hat von seiner Einführung an bis auf den heutigen Lag immer und überall zahllose, durch die Natur der Dinge nothwendig herbeigeführte Rachtheile zur Folge gehabt.

4) Es fteht aber auch in Biderspruch nicht nur mit ber, von Gott dem Menschen als folchem, anerschaffenen Ratur und mit ber ihm durch Diefelbe vorgezeichneten Beftimmung, baber mit feinen Rechten und feinen Pflichten, fondern auch mit den, bei den policirteften Rationen Europa's bereits bestehenden Gefesen gegen Leibeigenschaft, gegen lebenslångliche Gelubde und gegen Rechteverpflichtungen ju lebenslänglis cher Dienstbarkeit, ja fogar mit rom. = fathol. Rirchenlehren felbft, nämlich einerseits mit der heiligung ber Che zum Sacrament, anderfeits mit der Lehre, bag Die Priefterwurde und Birtfamfeit unabhängig fen von ber übrigen Beschaffenheit bes Priefters, endlich auch mit ber Unficht von der Berdienftlichteit der Chelofigfeit, welche durch das Gefet auf ein Minimum, nämlich auf den einen Augenblick der Ordination, zusammengedrängt wird.

5) So nothwendig und wunschenswerth also auch an und fur sich die Aufhebung jenes Gesetses erscheinen mag, so wenig ift sie vom unveränderlichen Nom oder von seinen Legaten, den streng ihm vereideten Bischöfen, zu fordern und zu erwarten, so wenig endlich kömmt es katholischen Laien zu, gegen dieses Kirchengesetz zu reden oder gar zu schreiben, und es ist von diesem, wie von dem Institut der Jesuiten, wie von der rom. = kathol. Kirche, als solcher, nichts anders zu fagen, als: 2,2sit, ut est, aut non sit." —

·····

1) auf erforderliche Vermehrung und beffere Ausstattung der Pfarreien und Raplaneien;

2) Aufhebung der Mehrheit der Beneficien;

3) Abfchaffung der feierlichen Gelubde, Verwandlung derfelben in Gelubbe auf ein, zwei, hochftens drei Jahre, und Verbot, diefelbe vor dem 25. Jahre abzulegen;

4) Abstellung der jura stolae, etwa gegen Zulegung eines Firums;

5) Einstellung der Processionen, die mehr als einen Lag erfordern;

6) Verminderung der Erpositionen des Allerheiligsten, und ber Ublaffe;

7) Aufhebung des Verbotes der Fleischabstünenz für ganz Deutschland;

8) schickliche Modification des Colibatgefetes;

9) Verbefferung des Breviers für Stifter und Klöfter, und Erlaffung des Betens deffelben für die Scelforger;

10) Aufhebung des Verbotes des Bibellefens und Empfehlung der hierzu mit kurzen Auslegungen und Bemerkungen ju versehenden Bibel.

Angetragen wurde ferner barauf:

11) daß bie Priefterweihe nicht vor dem 30. Jahre er theilt, daß schlechte Priefter wieder in den Laienstand zurüchen fest, und solchen, die jurato ausfagen, sie könnten im geistlichen Stande ihr Seelenheil nicht finden, der Regreß ad saeculum gestättet, und

12) daß weniger Meffen und keine für Geld gehalten würden ;

13) daß die Klöfter, deren nicht zu viele, nur "Bußoder Vorbereitungsorte oder Verfammlungen gelehrter, für die Religion thätiger Männer seyen, " und alle Mönche und Ronnen entweder zum Schulhalten oder Krankenbeistand verpflichtt wurden;

14) daß die Liturgie bis auf wenige Theile in der Muttersprache gehalten;

15) die Kanzelvorträge zweckmäßiger eingerichtet ;

16) die Heiligen=, und Bilderverehrung eingeschränkt odn vielmehr emendirt;

17) den kaien der Gebrauch des Kelches wieder gestattet;

18) die Reliquien lediglich unter die Altare gelegt, feint gekleidete und keine falsche Mirakelbilder geduldet;

19) alle Brüderschaften und Sodalitäten abgeändert, etwa in Eine vereinigt;

20) die Excommunicatio latae sententiae abgeschafft;

21) die Liturgie und besouders die Pontificalia mancher Reform unterworfen wurden. Endlich mochten: 22) alle aberglaubischen Ceremonien, wie g. B. die Eror= cismen und mancherlei Segnungen abgeschafft;

23) ben Selbsimordern moge ein ehrliches Begrabnif nicht versagt;

24) ben Predigern und Glaubigen Berträglichkeit mit den Undersgläubigen empfohlen, und biefen gemeinfames Begrabnif mit den erstern gestattet;

25) die das Pfarramt herabsethende Reservatio casuum et votorum aufgehoben;

26) bie noch nothwendige Chedispenfen gratis ertheilt;

27) ein neuer Ratechismus angefertigt und jeden Conn = und Feiertag erflart;

28) die Pfarrer aber zu wiffenschaftlichen Beschäftigungen aufgefordert, und deshalb zu Abfassung von Differtationen ver= anlast werden u. f. w. — (60 — 72) Uebersieht man diese und die beim emfer Congreß gemach=

Ueberstieht man diese und die beim emfer Congreß gemachten Anträge, nimmt man hierzu, was damals gleichzeitig nicht nur in Würtemberg, Desterreich und Schlesien, sonbern anch in Baiern und Loscana in sebhafte Anregung gesommen, so wird man sich erklären können, wie es einer französischen Revolution und alle ihrer niederschlagenden Folgen bedurste, um solchem reformatorischen Geiste eine Zeitlang Einhalt zu thun; wie aber, sobald Dentschland nur einigermaßen wieder zu sich selbst gesommen, auch jener Geist, und nun mit verdoppelter Macht, sich wirksam bezeigen mußte, wie denn die neuerlichen, etwas heftigen Bewegungen in Schlessen zu nud ie mannigfaltigen, fillen Reformationen in der rheinischen nud and eren Dide ein das Wiedererwachen desselben hinlänglich beurfunden.

Die erwähnten Gutachten begleitet der Herausgeber mit mehreren schätzbaren Ubhandlungen von Professoren der mainzer theologischen Facultät und mit eigenen gelehrten und wohlmeinenden Bemerkungen.

II. "Anftalten für die Reformation des Clerus insbefondere,

1) durch die Bildung und Fortbildung des Clerus, und 2) durch die Berbefferung der Lebfucht und ber Unterhaltung des Clerus." -

Unter diefer Rubrit wird uns von S. 137 bis 164 Alles Dasjenige actenmäßig berichtet, was im Erzstift Mainz von dem Kurfürsten Karl Friedrich und feinem Nachfolger, dem großsinnigen von Dalberg, theils projectirt, theils wirklich ausgeführt wurde zur Verbefferung der Seminarien, zur Ein= richtung von Fortbildungs- und von Vefferungsanstalten für Geistliche, zur Stiftung und Einrichtung eines Kaplaneisons

(manche Raplane hatten fahrlich nur 40 - 45 fl. an Gelb) und eines Fundus emeritorius fur alte Seelforger. Der Raum gestattet uns nicht, auch hier auf das Einzelne einzugehen, oder auch nur Alles allgemein Bedeutsame bervorzuheben. Doch tonnen wir nicht umbin, das achtbare Zugeftandniß bes grn. Berfe. unjufuhren, welcher S. 139 febr richtig bemerft : "die Beiftlichkeit hat die taufendjährige Geifterherrschaft verloren; es gilt nicht mehr, wie ehebem, dem bloßen Nimbus des Stanbes, es gilt jest dem inneren Berthe der Geiftlichen ;" und S. 154: "Der Reichthum der Biffenschaft, der Glauf ber apostolischen Lugenden foll an die Stelle des verlorenen Anfehens treten." Er fordert deshalb die größte Strenge bei Aufnahme in bie Seminarien, und findet "gang verwerflich, folche Dete burch einen flösterlichen Zuschnitt zu formen;" ba "volle Unbefanntschaft mit der Welt und isren Gefahren für junge Lente eine defto gefährlichere Klippe" fm. (144)

## III. Discefan-Unstalten zur Berbefferung ber Geelforge.

Unter biefer Ueberschrift giebt ber verehrte hr. Verf. uns von G. 164 — 249 eine, fortgehend mit geschichtlichen Zeuzniffen belegte Uebersicht von allem demjenigen, was von den zwei oben genamten, währhaft-christlichen Oberhirten veranlaßt und verschifte Mainz ben meisten Beschwerden und Mangeln ich erzschifte Mainz ben meisten Beschwerden und Mangeln ich atfächlich Ubhulfe zu leisten, welche bei dem emfer Congreß und bei Ausgang ber Discesat-Synode zur Sprache gekommen waren. So erfahren wir hier gar manches Erfrenliche, wäs geschehen zur Vetbefferung der Pfarrei= und Kaplaneivertheilung, zur Einführung einer befferen Agende, eines zweckmäßigeren Ratechismus und Breviers; zur Abschaffung der Stolgebühren und zur Einfährung eines zweckliches geordneten Enlius und einer befferen Liturgie. —

In Beziehung auf das römisch- katholische Rituale beruft sich Sr. R. u. A. anch auf das Zeugnis des ehrwurdigen (jetzigen Bischofs) Saller, der in feinen Beiträgen für Geistliche bemerkt: "das die (katholischen) Nituale nicht blos einer Uebersetzung, sondern auch einer genauen Revision und Verbefferung bedürsen, wird wohl von den Wenigsten be fritten werden; " und auf das Katholison, welches S. 191 unumwunden erklärt: "das Nitual enthält Manches, was dem Zwecke ber Religion zuwider ist. — Von der Geburt bis zum Lobe fahrt es uns den Weg der Furcht vor dem Leufel. Fast bei jeder Weihe wird der unumschräntten Macht des Leufels schnldigt zu werden, als die Doppelzüngigkeit so mancher neue= rer Apologeten des Katholicismus, welche — nach Innen zu denselben streng durchführen möchten, nach Außen aber, surcht= sam und hypostritisch, die eigene Strenge verleugnend, bald, wie in Frankreich und Deutschland, dem Geiste des neuen Jahrhunderts die mannigsaltigsten Concessionen machen, bald, wie in Irland und Belgien, denselben sogar zu ihrem Bun= desgenossen zu erheben scheinen, freilich nur, um, wenn er ihnen zum Siege verholfen, vor allem anderen ihn felbst zu ver= tilgen.

In die Reise jener wohlgefinnten fatholischen Reformatoren aus den achtziger Jahren gehört der verehrungswürdige Herausgeber der zuerst genannten Schrift. Er felbst bemerkt in der Borrede: "Der herausgeber, beinahe das letztlebende Glied des ehemaligen erzbischössichen Vicariats (in Mainz) hat die hier vorliegenden Aften und Vorträge gesammelt; sein früherer Standpunkt gab ihm die Mittel, sowohl aus dem Kabinette als aus dem Archive die Materialien zu erhalten; und da es ihm felbst in seinem Geschäftsleben in der letzten Regierungsepoche, thätigen Antheil an so manchen firchlichen Einrichtungen zu nehmen, vergönnt war, so dürfte er unterrichtet und geeignet scheinen, die herausgabe zu beforgen."

Wir werden zunächft in möglichfter Rurze eine Uebersicht bes Dargebotenen aufstellen, und erst zum Schluffe uns einige Vemertungen übet die Bestimmung erlauben, welche Hr. R. in der Einleitung diefem feinem schätzbaren Beitrage zur Kirchengeschichte zu geben sich bewogen findet.

Ganz zwectmäßig ordnet der Sr. Berfaffer die vorhandenen Materialien unter folgende Rubriten:

L "Unftalten jur Berbefferung der außeren tatholifchen Rirchenverfaffung im Ullgemeinen."

hier werden von G. 16 — 57. 1) "die vor dem em fer Congreffe gefertigten Vorarbeiten, Gutachten und andern zur Geschichte des Congreffes gehörigen Auffähe, "2) "die Anträge, Gutachten und Vorbereitungen zu der (1789 für 1792) angesagten (aber nicht zu Stand gekommenen) Discesan-Synode, " und zwar vorzüglich diejenigen, welche dem mainger Erzstift angehören, theils in extenso, theils im Auszuge gegeben.

Es geht aus diesen Mittheilungen recht augenscheinlich hervor, daß damals die rom.- kath. Kirche in Deutschland und besonders in den gebildeteren Rheinlanden, eben so innerlich gebrochen, in einem fast ebenso gereizten und entzündlichen Zustande war, als die politische und bürgerliche Versaffung in Frankreich. fr. herausgeber beizupflichten scheint, ging in diefen Angelegenheiten von dem Grundsate aus, der im §. 2. der emfer Punctation festgestellt worden: "ein jeder Bischof fann vermög' der von Gott erhaltenen Gewalt zu binden und zu löfen, Gesetzeben, und in denselben aus zureichenden Grunden dispensiren." Es begründete sich dieser Satz im Wefentlichen durch folgende Behauptungen:

1) "Die Bischöfe find Nachfolger der Apostel, mit der namlichen Fulle der Gewalt ausgerüftet, die Kirche zu regieren." Sie haben in dieser Eigenschaft Untheil an der Regierung der allgemeinen Kirche; besonders aber tömmt ihnen die Stimme in jener heerde zu, die ihnen anvertraut ist.

2) Erst im 12. Jahrhundert wurde von einzelnen, fpåter von mehreren Bischöfen in verwickelten Fällen hinsichtlich der Dispensen zu Rom angefragt, dies Gewohnheit, und ,, endlich (von Rom) als Recht angesprochen. Das ursprüngliche Recht des Episcopats" fann aber nicht durch ,, freiwilligen Uebertrag oder Gefälligkeit einzelner Bischöfe aufgehoben werden;"-, , der Bischöfe Macht ist keiner Verjährung unterworfen."

3) "Dem Episcopat muß das Dispensationsrecht in allen Disciplinar=Gesetzen zustehen, die nicht zur Grundverfassung und zur nothwendigen Einheit der Kirche gehören. Der eigene Bischof allein vermag zu entscheiden, was nach dem Gange der Zeit, nach der Lage und dem Bedürfnisse der Gemeinden nüglich und nöthig ist."

4) Das Recht in Ehefachen zu dispensiven liegt nicht i der Natur des firchlichen Primats, ad conservandam unitztem in rebus fidei et morum. —

Ref. findet diese Theorie der sogenannten Episcopalisten im Munde von so achtbaren und einsichtsvollen Männern, als die Mitglieder jenes Bicariates waren, nur dadurch erklärlich, daß der edelmuthige Bunsch, so vielen Mißständen abzuhelfen, die aus dem strengen Papalspielen Mißständen abzuhelfen, die aus dem strengen Papalspielen zu dem jenigen hinge führt hat, welches sie betämpsen; daß mithin das cohärenten und consequentere Papalspielen, von welchem es wieder überbeten wird, wie es selbst das Episcopalspissen überboten hatte. Da es aber das letztere durch strenge, formelle Conseguenz bestiegt hatte, so kann es nicht mehr durch formale Beränderungen oder Zurückbildungen, sondern nur dürch ein höheres, mächtigeres Princip, durch eine allgemeinere Nealität überwunden werden. Das romif ch= fatholifche ober Papalfpftem mochte fich nun wohl auf folgende Glaubensfätze zuruckfuhren laffen :

1) So lange Chriftus lebte, regierte Er unmittelbar als Gottessohn über Alle, die an ihn glaubten.

2) Bor feinem Ubscheiden gab er zwar den Aposteln Bollmacht zu binden und zu lofen, bestellte aber den Apostel Petrus zum Dberhirten und verlieh diefem, wie jenen die Gewalt, sich Nachfolger zu ernennen.

3) Rach feiner himmelfahrt fandte er, um feine Rirche bis zum Ende der Welt zu halten, zu troften und gegen die Macht ber Holle zu beschützen, den heiligen Geift, und fortan follten alle Glaubige dem gehorchen, was die mit ihrem Oberhirten einigen hirten die infofern Organe des heiligen Geistes find, entscheiden würden.

4) Bas nun feitdem vom heiligen Geiste durch jenes, ihm eigenthumliche Organ entweder ausdrücklich oder durch fillschweigende Uebereinstimmung der Bischöfe mit dem Pabste, für das Bohl der gesammten Kirche festgesett worden, das ist für alle Einzelne unverbrüchliche Richtschnur, und fann nur in Disciplinarpunkten, und auch dann nur auf dieselbe Beise, wie es festgestellt worden, verändert oder abgestellt werden, dem doch wohl auch in der Kirche nothwendigen Nechtsgrundsatz zufolge: eujus est ligare, ejus est et solvere.

5) Bas also überhaupt in der Kirche gelten foll, ift nicht in diesem oder jenem Jahrhundert, am wenigsten in einem der früheren zu suchen, in welchen der heilige Geist noch nicht auf die angegebene Weise über die zweiselbasten Gegenstände entschieden hatte; sondern in der unmittelbaren Gegenswart, und zwar vor Allem in der römischen Kirche, der Mutter und Meisterin aller übrigen, deren Bischof, als Nach= folger Petri, zugleich Stellvertreter Christi und untrüg= liches Organ des heiligen Geistes in Allem demjenigen ist, was entweder den Glauben und die Sitten betrifft, oder auf die Einheit und das Wohl der gesammten Rir= che, als folcher, wesentlichen Bezug hat \*).

\*) Nachdem das Obige geschrieben, lefen wir im Juniheft bes Katholiten (1830. S. 287.): "Die Conformität unferer Glaubensund Sittenlehren mit benen der römifchen Kirche, wo der Stuhl Petri und feine Berheißungen mit benen aus ihnen fließenden Obliegenheiten und Gerechtfamen von Gottes Vorfebung firit ist, ist das Grund bebingniß, auf welchem die Einheit, Allgemeinheit und Apostolicität ber Kirche sich unverschrt erhalten." Unter jenen Obliegenheiten und Rechten ist auch die Oberaufjicht und geistlich e Gerichtsbarkeit begriffen, welche jener Stuhl über alle besondere Hirten und heerden ber allgemeinen Kirche auszuüben hat. — 6) Bas aber auf das Gesammtwohl und die Alleinheit Bezug habe, dies zu beurtheilen und zu bestimmen, steht nothwendig dem, gerade zu diesem Zwecke eingesetzen, Oberhaupt der Kirche zu, und wie die Gemeinde sich dem Bischof, so muffen alle Bischofe sich dem Pabst in dem unerschütterlichen Vertrauen ergeben und unterwersen, daß der heilige Geist die von ihm Verusenen und Vegeisteten stets das Rechte und Gute wird verfügen lassen \*).

7) Bie nun einerseits die Bischofe von den Aposteln un eine der Bollmacht des Petrus untergeordnete Gewalt übertommen haben konnten, fo besteht anderseits auch das wahre, drift=katholische Bohl des Einzelnen nur in feiner Einheit mit der Gemeinde durch unbedingte \*\*) Unterordnung unter den Bischof, und das wahre Bohl der Diocefe vor Allem in der Einigkeit mit der Gesammtfirche durch gleichen Gehorsam unter bem Stellvertreter Christiauf Erden \*\*\*).

Daß hiermit das Specifische der romisch-katholischen Rirchenversaftung richtig ausgesprochen, wird Rom, wie die Ueberzahl der Bischöfe, werden alle unbefangene katholische Eheologen, wie alle redlichen Geschichtsforscher zugeben, da befonders die drei letzten Jahrhunderte gezeigt haben, daß jede Ubweichung von demfelben unvermeidlich zur völligen Entgegensetzung hinführt: Daß aber auch das im Vorhergehenden geschilderte Episcopalspittem eine solche Abweichung, und daß es hiemit in sich selbst widersprechend sen, dies aus dem Angeführten zu entwickeln und zu folgern, glauben wir den geehrten Lefern selbst überlassen zu dürfen +). Rur dies mag noch hin-

\*) Dies geht fo 'weit, daß ", ber Katholik" im Mai 1830. S. 131 bie alte Lehre wiederholen konnte: "Wer, felbst irrend', nur den unzweifelgatten Willen hat, in Glaube, Bekenntnis und Wert Gins zu feyn mit ber Kirche, und ihr, als der untrüglichen Lehrerin, Meisterin und Mutter, ohne allen Vorbehalt rucksichtelos zu gehorchen, ber ift katholisch."

\*\*) Ebend. S. 132 heißt est "hönsichtlich Alles deffen, was von der Kirche kommt, giebt es für den Katholiken gar keine Prüfung mehr."

\*\*\*) Noch vor wenigen Jahren erklårte ber Pabst in einer Bull, Behufs ber Censur bes neuen Bürzburger Didcesankatechismus: Episcopi jure proprio non possunt ea, quae spectant ad jus commune si non nulla alia; quae autem possunt jure proprio, possunt jure non supremo sed subordinato; et ad bonum cujusque dioecesis statum spectat quoque prima illa regiminis unitas, quam Christus in ecclesia instituit. (b. Ropp G. 253.)

+) Refer. bebauert, hier nicht einen Auszug bes Schreibens, welches ber pabstil. Nuntius zu Coln unterm 4. Juli 1785 an den Kurfürsten von Mainz, und der Antwort, die dieser barauf erlaffen, geben zu können. Sie finden sich S. 262 ff. der vorliegenden Schrift, und geben ein Bei22) alle abergläubischen Ceremonien, wie 3. B. die Erorcismen und mancherlei Segnungen abgeschafft;

23) den Selbstmördern möge ein ehrliches Begräbniß nicht versagt;

24) den Predigern und Glaubigen Verträglichkeit mit den Underöglaubigen empfohlen, und diesen gemeinsames Begrabniß mit den erstern gestattet;

25) die das Pfarramt herabsesende Reservatio casuum et votorum aufgehoben;

26) die noch nothwendige Chedispensen gratis ettheilt;

27) ein neuer Ratechismus angefertigt und jeden Sonn = und Feiertag erflart;

28) die Pfarrer aber zu wiffenschaftlichen Beschäftigungen aufgefordert, und deshalb zu Abfassung von Differtationen ver= anlast werden u. f. w. — (60 — 72)

Ueberstieht man diefe und bie beim emfer Congreß gemachten Anträge, nimmt man hierzu, was damals gleichzeitig nicht nur in Würtemberg, Defterreich und Schlestie Anregung getommen, so wird man sich erklären können, wie es einer französischen Revolution und all ihrer niederschlagenden Folgen bedurste, um solchem reformatorischen Geiste eine Zeitlang Einhalt zu thun; wie aber, sobald Deutschland nur einigermaßen wieder zu sich selbst gekommen, auch jener Geist, und nun mit verdoppelter Macht, sich würtsam bezeigen mußte, wie denn die neuerlichen, etwas heftigen Bewegungen in Schlesten, und die mannigfaltigen, stillen Reformationen in der rheinischnacht and eren Dide efen das Wiedererwachen desselben hinlänglich beurfunden.

Die erwähnten Gutachten begleitet der Herausgeber mit mehreren schätzbaren Ubhandlungen von Prosefforen der mainzer theologischen Facultät und mit eigenen gelehrten und wohlmeinenden Bemertungen.

II. "Anstalten für die Reformation des Elerus insbesondere,

1) burch die Bildung und Fortbildung des Cles rus, und 2) durch die Verbesserbesserung der Lebsucht und ber Unterhaltung des Clerus."—

Unter diefer Rubrit wird uns von G. 137 bis 164 Alles dasjenige actenmäßig berichtet, was im Erzstift Mainz von dem Kurfürsten Karl Friedrich und feinem Nachfolger, dem großsinnigen von Dalberg, theils projectirt, theils wirklich ausgeführt wurde zur Verbefferung der Seminarien, zur Ein= richtung von Fortbildungs= und von Vefferungsanstalten für Geistliche, zur Stiftung und Einrichtung eines Kaplaneisonds berungen geschehen nach Ulter und Berdienft, doch mit ftrenger Ructficht auf die Perfonal = und Localverhaltniffe. "Die Borfchläge, um die mannlichen Klöfter fur Staat und Rirche nußlicher ju machen und alle Mißbrauche ju beseitigen, füllen ganze Folianten."1- "Eigentlich aber" bemerkt Sr. R. fehr richtig, "war es nicht ber (facularifirende) Reichsreceß (von 1803), fondern der Zeitgeift, der die Klöfter aufhob." (458) Auch ,, die weiblichen Rlofter gemeinnutiger zu machen" beabsichtigte das Ordinariat. Bei diefer Gelegenheit erflart Sr. R. fich auf bas nachdrucklichste gegen die ewigen Gelubde überhaupt, und, indem er die Bettelorden als nachs theilig und die gewöhnlichen Nonnenflöfter als unnut verwirft, macht er fehr paffende Vorschlage zu einer zeitgemäßen Einrichtung von Männer= und Frauenklöstern. Für das Volksschul= wefen fing man im Erzstifte Mainz schon in der Mitte des vorigen Jahrhunderts angelegentlichft zu forgen an. Besonders aber war Rarl von Dalberg darauf bedacht, ein Normals Schullehrer = Inftitut zu errichten und den Landschullehrem anftandige Subsistenzmittel zu sichern. Er ordnete eine eigene Schulinspection an, suchte den Schulverfaumniffen Einhalt m thun, ftiftete eine Bittwentaffe fur die Schullehrerwittwen, ließ, wo es Roth that, neue Schulhaufer erbauen, und erweiterte und veränderte den Studienplan nach den boberen Bedurfniffen der Beit. -

So walteten fegenreich die letten Erzbischöfe des älteften beutschen Erzstiftes, und es wird gewiß allgemein als verdienstlich anerkannt werden, daß hr. K. durch fein forgfältig ausgearbeitetes Werk dem Geschichtforscher wichtige und zuverlässtige Materialien, den lebenden und kunftigen Bischöfen nachahmungswurdige Vorbilder, den Theologen und Philosophen mannigfaltigen Stoff zu ernsten und fruchtbaren Vetrachtungen dargeboten hat.

Die Ausstührlichkeit, mit welcher wir über bas unter Mr. I. angeführte Wert und wie schon früher über "die tatholische Kirche in Schlessen" berichtet haben, erlaubt uns, über die unter Nr. II. angegebene Schrift uns türzer zu fassen. Ihr ungenannter Verfasser will selbt sie als zweiten Theil des zuletz genannten Werfes angesehen wissen, und wirklich stimmt sie in Geist und Nichtung völlig mit derselben überein, nur in der Weise ihrer Abfassung, durch größere Ruhe und Unständigfeit vortheilhaft vor jener sich auszeichnend. Wie nun die Schrift des herrn Kopp jener gehalteneren, noch mehr auf das Objective gerichteten Zeit, die der Nevolution voranging, so gehört "der fatholischen

Rirche zweiter Theil" fammt beffen fogen. Begrundungen, feinem Wefen nach, ber Revolutionszeit felbft an, in welcher, während ber tiefen Erschutterung alles Beftehenden und nach Entglaubigung jeder Autoritat, jede irgendwie gebildete Dei= nung fich fur eine weltrettende Babrheit halten, jedes irgend= wie wohlwollende Streben fich als Autoritat geltend machen ju burfen glaubt. Co auch ift ber bier gegebene Berfaffungsent= murf fur eine romifch=tatholifche Deutsche Dationalfirche eben fo febr eine contradictio in adjecto, ein blos litera= rifche Curiofitat, eine gewiß ebenfo unausgeführt bleibende Chi= mare, wie die frangofifche Conftitution vom Jahre III, und wie Diefe, nicht als Frucht wiffenschaftlich tiefer Forichung, fondern als Erzeugniß wohlmeinender Unüberlegtheit, nicht als literarifch = verdienftliches Wert, fondern als Ausgeburt des lets= ten Stadiums einer hiftorifchen Rrife mertwurdig. Die bei hrn. Ropp erft erwachte, aber noch nicht zum vollen Gelbfibe= wußtfenn, viel weniger jum entfchiedenen Widerfpruch gediebene, nur theilweife Berfelbftftandigung bes Episcopats und bes fog. Urchriftenthums gegen bas Papat und ben bi= ftorifch gegebenen Ratholicismus ift bei dem ungenann-ten Berf. von Dr. II. bis jur offenen Feindfeligteit gegen alles specififd Romifchtatholifche gereift.

327

Ju unfern Lagen", fo fteht G. 279 Diefer Schrift, ,ift es nicht mehr bamit abgethan, baß man fich auf munbliche Ueberlieferungen, auf h. Concilien, h. Bater, auf bie h. Mutterfirche, ober auf den h. Bater in Rom berufe und ftuße; ber gebildete Ratholif (!) verlangt andere und hohere Beweife, und feine Bernunft (ift benn nicht bes Katholiken erste Pflicht, feine Bernunft der firchlichen fog. allgemeinen Bernunft unterzuordnen?) giebt ihm die gerechteften Aufpruche barauf. Das Geringste, was er fordern tann, ift bas: daß die Lehren und Juftitutionen ber Rirche, wenn fie fich auch nicht auf ausdrudliche Ausfpruche Jefu Chrifti und feiner Upoftel grunden, wenigstens mit bem Sinn und Beifte Chrifti, der uns hinlanglich befannt ift, (wem und wodurch?) übereinftimmen muffen." - Diefe Erflarung verwirft unumwunden nicht blos jede romifch = fatholi= fche, fondern überhaupt jede eigentliche Autoritat in Religionsfachen, und tann offenbar gang füglich als Glaubens= (oder vielmehr Dichtglaubens=) Betenntniß eines fogen. Rationaliften angefeben werden. 2Bir fagen aber "foge= - nannten Rationaliften;" benn auch nicht einmal burch ein fremdlandifches Bort darf, als mit ber Bernunft in Beziebung ftebend, eine Borfiellungsweife bezeichnet werden, welche burch gedantenlofes Bufammenbinden einander miderfpre=

chender Bestimmungen der Einigkeit fordernden Bernunft felbit widerfpricht.

Benn freilich ein weit berühmter Professor der Philosophie in Leipzig, der nun sogar auch zum Doctor der Theologie creirt worden ist, die komische Frage: "was sollen die protestantischen Katholiken in Deutschland jetzt thun?" ernstlich aufstellen konnte, dann ist es nicht zu verwundern, daß der Hr. Bers. der vorliegenden Schrift, der, der Vorrede nach, nur etwa den bescheichenen Titel eines "Lichtfreundes" in Auspruch nimmt, das Possierliche jener Frage noch überbietet durch die S. 39 mit professorischem Ernst gegebene Antwort: "Sie sollen katholisch bleiben."

Unter welchen Bedingungen dies statt finden folle? darauf antworten die Paragraphen, deren wefentlichen Inhalt wir anzugeben haben, um unsere zum Voraus darüber ausgesprochene Unsicht zu rechtfertigen.

§. 1. "Die bisherige romisch= påbstiliche Kirche in Deutsch= land constituirt sich zur deutsch= tatholischen und fagt sich vom rom. Pabstthume los." (Dies sest doch wohl die Zustimmung aller einzelnen Gläubigen voraus?)

§. 3. "Jeder Landes fürst besett, nach vorangegangener rechtmäßiger Wahl, die obersten Rirchenämter in feinem Staate felbst und ohne fremdes Juthun." (Quo jure?)

§. 4. "Jede einzelne deutsch- kandeskirche besteht in und für sich, und macht unter ihrem Landesherrn Ein Gauzes aus." (Warum nicht auch jede Pfartfirche, und noch consequenter jede Familie, jedes großjährige Individuum?) §. 5. "Die Einheit, der deutsch- karche im All-

§. 5. "Die Einheit, der deutsch=tath. Rirche im Allgemeinen, und jeder tath. Landestirche im Besonderen, wird durch eine angemeffene Synodalverfassung gesichert." (Wird, wer das Unschen dtumenischer Concilien verworfen, sich ben Beschluffen einer ephemeren Provinzialsynode unterwersen wollen?)

S. 6. "Das zeitherige pabstilich = kanonische Recht hat in feiner jetzigen Gestalt feine Gultigkeit mehr. Es wird daher, und zwar für die ganze christlich = deutsche Rircher, ohne Unterschied der Confessionen, ein neues Rirchenrecht entworfen, welches allgemeine Gesetraft hat." (Dies heißt doch wohl nichts anders, als: der babylonische Thurm foll ausgebaut werden!)

§. 9. "Der deutsch=kath. Rirche muß es freistehen, bie Beschluffe des Conciliums von Trient mindestens einer Revision zu unterwerfen." (Werden einmal die Beschluffe einer obumenischen Synode nicht mehr als schlechthin verpflichtend angeschen, wozu denn eine Nevision derselben, die doch nicht verpflichtender sonn tonnte, als das revidirte Concilium felbst?) §. 10. "Die Tradition, als Quelle von Glaubensund Sittenlehren, ift, wo nicht ganz zu ignoriten, doch we= nigftens gehörig zu beschränken."(!)

§. 11. Lefen und Studium der h. Schrift steht Jedem frei; ,, auch ihre Erklärung muß dem Verstande und Gewissen eines Jeden überlassen bleiben." (Wozu aber dann eine Synodalverfassung?)

Die §§. 12 bis 18. wollen bann noch die deutsche Sprache beim Gottesdienst eingeführt, die Communion unter beiden Gestalten gestattet, und das Colibatgeseth, einen Theil der rom. Feiertage, die Wallfahrten und die ge= botenen Fasttage aufgehoben wissen.

Als Einheitspunkt endlich, von welchem diefe "beffere Berfassung der tath. Rirche Deutschlands ausgehen soll, " wird in ver Vorrede (XIV und XV) "die hohe deutsche Bundesversammlung" bezeichnet, von deren "einstimmigen Beschluffen die Emancipation der deutschen Kirche von fremdlandicher Botmäßigkeit abhange. Ihr komme es zu, eine Mationalfpnode zu versammeln und durch diese, wenn es nöthig erachtet werde, die Wahl eines Primas zu veranlassen, in welchem die fath. Kirche Deutschlands den Mittelpunkt ihrer Einheit ertenne." — (!!!)

Es wurde in der That vollig unbegreiflich fenn, wie ein folcher Saufe unverträglicher, einander aufhebender Deinungen und vollig unausführbarer Projecte fich noch im 3. 1830 in Deutschland, in dem Ropfe eines vielbelefenen Dannes gus fammenfinden tonnte, wenn nicht eine gleiche Incoharen; ber Gedanten, eine gleiche Bufalligfeit und Bobenlofigfeit ber Deinungen gerade jest das Charafteriftifche fo vieler Wortfuhrer aller Confessionen ausmachte. 21le Opharen werben ineinander geworfen, alle Borte verdreht und verdeutelt, alle Beftimmun= gen verwischt und getrübt. Die fruber nur die Ratholifen der Rirche eine zwingende Staatsgewalt guerfannt haben, fo wird jest haufig von den verschiedenften Glaubenspartheien bem Staate ein Gemiffen=bindendes Einfchreiten zugemuthet. Die jene verfannten, daß in der Religion und unmittelbar vor Gott, nur bas Freie Ginn und Werth hat, fo wird jest bas Befen bes Staates verfannt, wonach er, in Bezichung auf Religion, nur die Bestimmung haben tann, allen wirflich en Burgern ben Genuß jener Freiheit, allen merdenden aber Die Mittel ju fichern, jur vernunftigen Gelbftbeftimmung ju gelangen. — Verkannt wird auf gleiche Weife, daß mit der Infallibilität des Pabftes auch die der Bifchofe und das rechtlichgebietende Anfehen jedes Individuums in Religiousfa=

chen unabwendlich zusammenfinkt. ----Verkannt wird, daß. wenn man die Schrifterflärung der unmittelbar vorhan= denen Hierarchie nicht anerkennt, man fich eben damit auch die Befugniß nimmt, die Schriftdeutung irgend einer willführlich bestimmten, früheren Beit, oder gar die einzelner jestlebender Thedlogen für allgemeinbindend zu erflaren. - Doch wir wurben fobald tein Ende finden, wollten wir alle die jest umlaus fenden Difverständniffe und Vertenntniffe auch nur fluchtig berühren; wir fchließen daher in Beziehung auf das vorliegende Bert mit der Bemertung, daß, wenn wir auch ben bier gegebenen Derfaffungsentwurf als eine lebensunfabige Gebut bes auch unter ben Ratholiten eingeriffenen Revolutionsgeiftes bezeichnen muffen, wir doch teineswegs des Berfaffers "feurigen Eifer, fur Religion und Bolter wohl ju nuten," (Borr. XIII.) zu bezweifeln uns veranlaßt finden, und wir ebenfowenig es ihm verargen tonnen, wenn er ,an ber hand der Geschichte die Blogen und Lauschereien des Pabfithums der Belt von neuem vor Augen zu ftellen" fich verpflichtet fand, da man ebenwohl "von Seiten der Pabfilinge Altes, hundertmal Biderlegtes mit dreifter Stirn bis zum Etel wiederholt." (Borr. IX.)

## VI.

Plan zu einem neuen Katechismus für kathol Elementarschulen und Gymnasien, nebs Burdigung der Ratechismen, welche sich seit Canisius in der kathol. Rirche besonders geltend gemacht haben, von S. Sengler 1829.

Diefe Schrift hat einen doppelten Charafter. In Beziehung auf die zugleich auftlärerische und firchlich=revolationaire Lendenz, welcher die früher von uns angezeigte Schrift: der "tath. Rirche" zweiter Theil, angehört, ift sie als Reaction anzuschen, indem sie von dem, was jene zu beseitigen, auszuklären oder willkührlich zu modificiren beabsichtigt, manches der kirchlichen Lehre zu bewahren oder ihr wieder anzueignen strebt. In Beziehung aber auf die wirkliche röm.-stath. Rirche verfährt sie, offendar jedoch ohne es zu wiffen und zu wollen, zum wenigsten ebenso, nicht nur reform atorisch, sondern auch revolutionair, als die eben angestührte Schrift, wie dies im Berlauf ber naberen Beurtheilung berfelben flar wird bargethan werben. Im Gangen genommen gebort fie, objectiv betrachtet, bem letten Stadium eines beffimm= ten firchlichen Lebens an, welches die Kraft bes Gelbfibeftan= bes und das Bermögen jur freien Fortbewegung verloren, nun auf einer Seite fich auf die Rrude ber angeerbten Ueberlieferung fiugen, auf der anderen fich von der jugendlichen Sand eines neuen Lebensgeiftes fuhren laffen muß. Die Philo, wie die Effaer noch Dofaiften ju fenn mabnten, weil fie an Jehovah und feine Regierung uber bas vorerwählte Bolf glaubten, weil fie Beschneidung und Ofterfeier beibehiel= ter und fammtliche Ueberlieferungen ju fpiritualifiren und, wir mochten fagen, fie zu fentimentalifiren fuchten, wabrend fie ihren Beftand boch vorzugeweife in fremden Philofo= phemen und in Principien, die fchon gang chriftlich waren, fan-ben, fo zeigt fich diefelbe Gigenthumlichteit auch in ben Schriften ber fatholifchen Parthei, welcher ber fr. Berf. Des "Pla= nes" angehort. Der fubstantielle Inhalt ber Rirchenlehre wird hier zwar großentheils unverandert reproducirt, dabei aber auf eine Weife geltend gemacht, welche wefentlich aus einem Geifte bervorgeht, ber jener Rirche nicht nur fremd, fondern felbit ihm Diametral entgegengefest ift. Duß es in Diefer Sinficht uns befremden, daß der Br. Berf. nicht zum Bewußtfeyn ber Un= vereinbarteit jener Elemente getommen ift, fo tonnen wir boch anderfeits nicht umbin, die tuchtige Gefinnung und das fchone Gemuth freudig anguerkennen, aus welchen jene Urbeit unver= tennbar hervorgegangen ift, und bie Strenge, mit welcher wir bas Geleistete prüfen werden, moge frn. G. als ein Beweis ber Uchtung gelten, welche feinem Streben zollen zu muffen wir uns gerne genothigt anertennen.

Die vorliegende Schrift ist die erste, mit welcher Hr. S., nach Beendigung feiner Studien ju Tübingen und München, öffentlich aufgetreten, und es ist nicht zu verkennen, daß die Humanität, welche die theologischen Facultäten zu Tübingen charafterissitt und besonders die geistreiche Gemüthlichkeit des Herrn Möhler tiefer auf ihn eingewirkt haben, als die hochfahrende Intoleranz und das tantalische Bemüchen Anderer, den Katholicismus, der wesentlich auf dem Princip der Autori= tät beruht, mit der Philosophie zu verschmelzen, die eben= so wesentlich der individuellen Ueberzengung das Supremat zuerkennt, wie sie aus der Opposition gegen die Autorität ber= vorgegangen ist, und allerdings immer darauf ausgehen wird, den von der Autorität villen, sondern, betreffenden Falles, umgekehrt, dies um des von ihr dargebotenen Inhaltes willen anzuerkennen \*). Der eben erwähnten Schrift des hrn. S. ließ derfelbe im Laufe dieses Jahres eine, von der tübinger kath. theol. Facultät gekrönte Preisschrift folgen, welche den Litel führt: "Würdigung der Schrift von Dr. D. Schulz über die Lehre vom heil. Ubendmahl" u. f. w. (Mainz bei Müller 1830), und zeigte hierdurch, daß er sowohl im Theoretischen als im Praktischen gleich das Wichtigste, den eigentlichen Herzpunkt, nämlich: die Erzichung und das täglich sich wiederholende röm. stath. Wunder, zu ergreisen und nicht ohne Erfolg zu bearbeiten gewußt.

Bas nun die erste diefer beiden Schriften, die allein für jest hier zu befprechen ift, betrifft, fo muffen wir vor Allem bedauern und rugen, daß Gr. S., den Verfügungen des Tridentinums zuwider, diefelbe nicht ber Approbation des Ordinariats unterworfen \*\*), oder, falls dies geschehen, nicht die Grunde angegeben, um welcher willen dieselbe mochte verweigert worden fenn. Die Ratechismen, über welche feine Schrift fich verbreitet, find unferes Wiffens alle von der legitimen Rirchenbehorde approbirt, wie unter andern Sr. Kopp (G. 253 feiner oben angezeigten Schrift) bemerkt: ",der Sr. Bifchof von Burzburg habe keinen Anstand gefunden, den bischoft. Discefanfatechismus der rom. Cenfur ju uberlaffen." Durch eine gleiche Unterwürfigfeit wurde Sr. S. beffer, als durch bloße Berficherungen, den Respect erhartet haben, den jeder rechtglaubige Ratholif vor den Verordnungen der Rirche haben muß, in welcher, nach hrn. S. (Borr. VII.) "ber heil. Geift feinen bleibenden Ausdruck gefunden," welchem "ju nabe ju treten keinem tathol. Ratecheten von ferne einfallen werde." Nichts aber scheint uns eben diefem heil. Beifte, wie er fich noch im letten ofumenischen Concilium und pamentlich uber Private deutungen der heil. Schrift und des Tridentinums felbft aus. gesprochen \*\*\*), naber ju treten, als wenn ein Mitglied ber

\*\*) S. 12 ber Probebätter ber "Rirchenzeitung fur bas kath. Deutschland, herausgegeben von J. Sengler," bie bem Refer. nach Beendigung biefes Berichtes zugekommen, steht, daß die kathol. Gefellschaft zur Verbreitung guter Bucher in Baiern "kein Buch ohne Approbation bes bischoft. Orbinariats wird bruden laffen."

\*\*\*) Bierte Gigung, Befcluß von ber Ausgabe und ben Gebrauche ber heil. Bucher.

<sup>\*)</sup> So eben kömmt uns eine Schrift bes hrn. Dr. C. Seebold pu Gesicht, welche, unter bem Titel: "Philosophie und religidse Philosophen," eine "Prüfung des neuen Problems einer Reftauration der Philosophie durch die Religion" enthält. Sie ironisitt mit scharfen Spottpfeilen die Lehre des hrn. Ritters Franz v. Baaber, und giebt in dem thetischen Theile des Buches, neben manchen unhaltbaren Behauptungen, doch auch viele, sehr zu beachtende Winke für die Ausbildung ber Ratur= und der Geisteswissenschaft.

Rirche zweiter Theil" fammt deffen fogen. Begründungen, feinem Defen nach, der Nevolutionszeit felbft an, in welcher, während der tiefen Erschutterung alles Bestehenden und nach Entglaubigung jeder Autoritat, jede irgendwie gebildete Dei-nung fich für eine weltrettende Bahrheit halten, jedes irgendwie wohlwollende Streben fich als Autorität geltend machen ju durfen glaubt. Go auch ift der hier gegebene Berfaffungsentwurf für eine romifch=tatholifche deutsche nationalfirche eben fo fehr eine contradictio in adjecto, ein blos literarifche Curiositat, eine gewiß ebenso unausgeführt bleibende Chimare, wie die frangofische Constitution vom Jahre III, und wie diefe, nicht als Frucht wiffenschaftlich tiefer Forschung, fondern als Erzeugniß wohlmeinender Unüberlegtheit, nicht als literarisch = verdienftliches- Bert, fondern als Ausgeburt des letsten Stadiums einer hiftorischen Krife mertwurdig. Die bet hrn. Ropp erft erwachte, aber noch nicht zum vollen Gelbftbewußtfenn, viel weniger zum entschiedenen Biderspruch gediehene, nur theilweife Berfelbftftandigung des Episcopats und bes fog. Urdriffenthums gegen bas Papat und ben bi= ftorifch gegebenen Ratholicismus ift bei dem ungenannten Berf. von Dr. II. bis jur offenen Seindfeligteit gegen alles specifisch Romischtatholische gereift.

"In unsern Lagen", fo steht S. 279 diefer Schrift, "ift es nicht mehr damit abgethan, daß man sich auf munbliche Ueberlieferungen, auf h. Concilien, h. Bäter, auf die h. Mutterfirche, oder auf den h. Bater in Rom berufe und fluge; der gebildete Ratholit (!) verlangt andere und hohere Beweife, und feine Bernunft (ift benn nicht bes Katholiken erste Pflicht, seine Vernunft der kirchlichen fog. allgemeinen Vernunft unterzuordnen?) giebt ihm die gerechtesten Anspruche darauf. Das Geringste, was er fordern tann, ift das: daß die Lehren und Juftitutionen der Rirche, wenn fie fich auch nicht auf ausbrudliche Ausfpruche Jefu Chrifti und feiner Apostel grunden, wenigstens mit bem Sinn und Geiste Christi, ber nus binlanglich befannt ift, (wem und wodurch?) übereinftimmen muffen. "- Diefe Er= flårung verwirft unumwunden nicht blos jede romifch-fatholi= fche, fondern uberhaupt jede eigentliche Autorität in Reli= gionsfachen, und tann offenbar gang füglich als Glaubens= (oder vielmehr Richtglaubens=) Betenntniß eines fogen. Rationalisten angesehen werden. Bir fagen aber "foge-- nannten Rationaliften;" benn auch nicht einmal burch ein fremdlandifdjes Bort darf, als mit ber Dernunft in Beziehung ftehend, eine Borftellungsweisc bezeichnet werden, weld durch gedanteulofes Zusammenbinden einander miderfpi

Der Br. Verf. fnupft feine Arbeit zunächft an die erfreuliche Thatsache an, daß die tath. Dberhirten Deutschlands jest "insbesondre das Ratechismuswesen zu ihrer hauptangelegenheit machen ;" veranlaßt aber erflart er fie durch ben traurigen Umftand, daß "in jedem Zeitabschnitt" vergeblich die Bemuhungen fich wiederholt haben, ,,einen vollkommenen Rate-chismus der Jugend in die Sande zu geben." Er eifert dam gegen die "ebenso fade als vage Aufflarerei " und findet in Diefer den Grund, "warum gottinnige Seclen "gerade in unferer Beit ausschließlich Canifius \*) hervorriefen und in ihm gegen den Unglauben Seil fur unfere Jugend fuchten". Er meint aber, weil die Ratecheten bas Chriftenthum meift num in durren, abstracten Begriffen ohne innere Rulle und Leben besiten", darum habe diese Reaction "heillos auf die Jugendbildung unserer Zeit eingewirkt". Dagegen wunscht er, die reiche Erfahrung", welche die Theologie seit drei Jahrhunderten, als Produkt des Einen, in Allem beständig wirtfamen heiligen Geistes" gemacht, benutt zu feben. Da canififche Ratechismus, meint der Sr. Berf., fen gang ans den individuellften Zeitbedurfniffen hervorgegangen \*\*); aber "unfere Beit fen eine ganz andere und habe gang andere Be burfniffe". - "Luther habe den Pabft verworfen, der uns von Chriftus gegeben; jest verwerfe man Chriftus. -Darauf tomme es jest an, das vor der Belt Grundlegung porhandene, fich in der Beit durch den gangen alten Bund ent wickelnde und in. der Fulle der Beiten im Gottmenfchen 3. C. zu uns herabgekommene Reich Gottes in feinem Kommen, Birten und Balten in einer Totalanschauung aller feiner Ro mente darzustellen, und zwar alle diefe Momente als wefentliche, integrirende Theile des Einen großen Ganzen zu begrei fen". (Borr. III - VII.) "Gewiß (namlich) liege es groß tentheils an den Ratechismen, daß der Religionsunter richt, wie man allgemein flagt, so wenig Intereffe finde". (S. 60.) Daß man aber "nicht schon langft" mi den jetigen "Anforderungen an den Ratechismus fo allgemen

\*\*) Canifius felbst behauptet bagegen von sich : non hominis odioett, sed, quod sancte jurare possumus, religionis et veritatis illustradae studio permoti etc.

<sup>\*)</sup> Geb. 1520, trat er in den Jesuitenorden, wohnte dem Concil. wa Trient bei, gab auf Kaiser Ferdinands Geheiß 1556 zu Wien zuerst seine Katechismus heraus, wie er selbst in einer Vorr. sagt: communem so clesiae catholicae sensum et consensum secutus. Mirklich hat biefe Katech. in der kath. Kirche fast ka nonisches Unsehen erhalten und bie auf heute behalten, wie er benn noch in den lesten zehn Jahren sowel in der Ursprache, als in deutscher Uebersegung, mehrsach in Baiern ausse legt worden. Canisius starb 1597.

aufgetreten", bavon findet Sr. G. ben Grund theils ,, in den Ratecheten felbft, die ihr ganges Chriftenthum in einigen all= gemeinen Begriffen und Formeln, fcholaftifchen und ca= fuiftifchen Opisfindigfeiten getragen", theils in ber "Ber= nachlaffigung ber Lefung und tieferen Eindringung in ben Beift ber heiligen Schrift, ba man bei dem Eramen ber Canbibaten meift nur auf die Renntniß ber firchlichen Dogmen und Moralfate in Der einmal gebrauchlichen Schul= form Ruckficht genommen". (G. 70. 71.) Jest dagegen fey ,eine allgemeine Stimme der Zeit", daß "die Scholaftit wieder aus den Katechismen heraus folle". (G. 71.) Hr. G. bezeichnet dann die Hauptschwierigkeit, die fich hierbei ergebe, burch die Frage: "ob die Dogmen der Kirche nicht außer dem Gewande ber Schule fur Berg und Leben und beren vielfeitige Bedurfniffe umgesetzt werden tonnen, ohne bag man den Berbacht ber heteroborie auf fich lade" ? hierauf antwortet er mit einer zweiten Frage: "Ift bie Rirche nicht bie achte Interpretin, die in lebendigem Bewußtfenn in fich tragt, was fie glaubt, und fann die Rirche nicht ebenfalls, vom bei= ligen Geifte geleitet, nicht ebenfo ein untrugliches Urtheil über Die Ueberfetung abgeben, als fie es bei ber Beftimmung ber Dogmen in ber icholaftischen Form abgab"? Er meint bann: Die Rirche "trage in unmittelbarem Bewußtfeyn bas Chriftenthum in fich burch alle Jahrhunderte, geleitet von gottlichem Beifte. Wer tonne alfo beffer entscheiden, als fie mit eben biefem Beifte "? Die Beantwortung ber naberen Frage aber, "wer foll bier entfcheiden "? balt er fur abbangig von ber: "Goll ein Ratechismus eingeführt werden fur die gefammte fatholifche Rirche, ober nur fur einzelne ober eine bestimmte Diocefe? Im erfteren Falle muffe bie gange Rirche, fammtliche Bifchofe mit ihrem Dberhaupte entschei= ben, im letteren der Bifchof oder die Bifchofe ber beftimmten Diocefe mit ihrer gangen unter ihm ftehenden Rlerifei, wobei er fich an den gangen Episcopat und bas Dber= haupt deffelben wendet, und fein Bewußtfenn durch bas Gange modificirt", (G. 72.) Gleich darauf findet nun zwar fr. G. "ben Grund bes Indifferentismus und ber Flachheit und bes Schwantens im Glauben", ber heutzutage fatt finde, barin, baß "bie fatholifche Rirche ihren Glies bern die Rirchenlehren nach ber Schulform in's Gedachtniß pragt" (G. 73.); bennoch verlangt er fchon auf der nachfolgen= ben Geite: "baß vor Ullem recht tief und eindringlich ber Begriff ber tatholifchen Rirche bargestellt werbe, die nicht fehlen und wanten tonne, weil fie unter ben besonderen Schutz bes beiligen Geiftes geftellt und ihr Diefer Schutz bis an's Beltende von Chrifto zugefichert fep". Demungeachtet

335

chender Beftimmungen der Einigkeit fordernden Bernunft felbst widerfpricht.

Benn freilich ein weit berühmter Professor der Philosophie in Leipzig, der nun sogar auch zum Doctor der Theologie creint worden ist, die komische Frage: "was sollen die protestautisch en Katholiken in Deutschland jest thun?" ernstlich aufstellen konnte, dann ist es nicht zu verwundern, daß der Hr. Berf. der vorliegenden Schrift, der, der Borrede nach, nur etwa den bescheichenen Titel eines "Lichtfreundes" in Unspruch nimmt, das Possierliche jener Frage noch überbietet durch die S. 39 mit professorischem Ernst gegebene Antwort: "Sie sollen katholisch bleiben."

Unter welchen Bedingungen dies statt finden folle? darauf antworten die Paragraphen, deren wesentlichen Inhalt wir anzugeben haben, um unsere zum Voraus darüber ausgesprochene Unsicht zu rechtfertigen.

§. 1. "Die bisherige romisch= pabstiliche Kirche in Deutschland coustituirt sich zur deutsch= katholischen und fagt sich vom rom. Pabstithume los." (Dies sett doch wohl die Zustimmung aller einzelnen Gläubigen voraus?)

S. 3. "Jeder Landes fürst besett, nach vorangegangener rechtmäßiger Wahl, die obersten Kirchenämter in feinem Staate felbst und ohne fremdes Juthun." (Quo jure?)

§. 4. "Jede einzelne deutsch- kandeskirche besteht in und für sich, und macht unter ihrem Landesherrn Ein Ganzes aus." (Warum nicht auch jede Pfartfirche, und noch consequenter jede Familie, jedes großjährige Individuum?)

§. 5. "Die Einheit, der deutsch=tath. Rirche im Allgemeinen, und jeder tath. Landestirche im Besonderen, wird durch eine angemeffene Synodalverfassung gesichert." (Wird, wer das Unsehen dtumenischer Concilien verworfen, sich den Beschluffen einer ephemeren Provinzialsynode unterwersen wollen?)

§. 6. "Das zeitherige pabstilich-kanonische Recht hat in feiner jetzigen Gestalt feine Gultigkeit mehr. Es wird daher, und zwar für die ganze christlich=deutsche Rirche, ohne Unterschied der Confessionen, ein neues Rirchenrecht entworsen, welches allgemeine Gesettraft hat." (Dies heißt doch wohl nichts anders, als: der babylonische Thurm foll ausgebaut werden!)

§. 9. "Der deutsch=fath. Rirche muß es freistehen, bie Befchluffe des Conciliums von Trient mindeftens einer Revision zu unterwerfen." (Werden einmal die Beschlufte einer ofumenischen Synode nicht mehr als schlechthin verpflichtend angesehen, wozu denn eine Nevision derfelben, die doch nicht verpflichtender sonn tonnte, als das revidirte Concilium felbst?) 1

§. 10. "Die Tradition, als Quelle von Glaubensund Sittenlehren, ift, wo nicht ganz zu ignoriten, doch wenigstens gehörig zu beschränfen. "(!)

§. 11. Lefen und Studium der h. Schrift steht Jedem frei; ,, auch ihre Erklärung muß dem Verstande und Gewissen eines Jeden überlassen bleiben." (Wozu aber dann eine Synodalverfassung?)

Die §§. 12 bis 18. wollen bann noch die deutsche Sprache beim Gottesdienst eingeführt, die Communion unter beiden Gestalten gestattet, und das Collbatgesets, einen Theil der rom. Feiertage, die Ballfahrten und die geboten en Fasttage aufgehoben wissen.

Als Einheitspunkt endlich, von welchem diefe "beffere Berfassung der kath. Rirche Deutschlands ausgehen soll, " wird m der Vorrede- (XIV und XV) "die hohe deutsche Bundesversammlung" bezeichnet, von deren "einstimmigen Beschluffen die Emancipation der deutschen Kirche von fremdlandicher Vormäßigkeit abhange. Ihr komme es zu, eine Mationalfynode zu versammeln und durch diese, wenn es nöthig erachtet werde, die Wahl eines Primas zu veranlassen, in welchem die kath. Rirche Deutschlands den Mittelpunkt ihrer Einheit erkenne." — (!!!)

Es wurde in der That vollig unbegreiflich fenn, wie ein folcher haufe unverträglicher, einander aufhebender Meinungen und vollig unausführbarer Projecte fich noch im 3. 1830 in Deutschland, in dem Ropfe eines vielbelefenen Mannes jufammenfinden tonnte, wenn nicht eine gleiche Incoharenz der Gedanten, eine gleiche Bufalligkeit und Bodenlosigkeit der Deinungen gerade jest das Charakteristische fo vieler Wortführer aller Confessionen ausmachte. Alle Spharen werden ineinander geworfen, alle Borte verdreht und verdeutelt, alle Bestimmun= gen verwischt und getrübt. Bie fruher nur die Ratholifen der Rirche eine zwingende Staatsgewalt zuerfannt haben, fo wird jest häufig von den verschiedensten Glaubenspartheien dem Staate ein Gewiffen=bindendes Einschreiten zugemuthet. Wie jene verfannten, daß in der Religion und unmittelbar vor Bott, nur das Freie Sinn und Berth hat, fo wird jest das Welein des Staates verfannt, wonach er, in Beziehung auf Religion, nur die Bestimmung haben tann, allen wirklich en Burgern den Genuß jener Freiheit, allen werdenden aber die Mittel zu sichern, zur vernünftigen Selbstbestimmung zu gelangen. — Verkannt wird auf gleiche Weise, daß mit der gelangen. — Verkannt wird auf gleiche Beife, daß mit der Infallibilität des Pabstes auch die der Bischofe und das rechtlichgebietende Unfeben jedes Individuums in Religionsfa-

chen nnabwendlich zusammensinkt. ---Verkannt wird, daß, wenn man die Schrifterklärung der unmittelbar vorhan= benen Hierarchie nicht anerkennt, man fich eben bamit auch bie Befugniß nimmt, die Schriftdeutung irgend einer willführlich bestimmten, früheren Zeit, oder gar die einzelner jettlebender Theologen für allgemeinbindend zu erklären. — Doch wir wurden fobald fein Ende finden, wollten wir alle die jest umlausfenden Difverständniffe und Vertenntniffe auch nur fluchtig berühren; wir fchließen daher in Beziehung auf das vorliegende Wert mit der Bemertung, daß, wenn wir auch ben hier gegebenen Berfaffungsentwurf als eine lebensunfabige Gebut bes auch unter ben Ratholiten eingeriffenen Revolutionsgeistes bezeichnen muffen, wir doch keineswegs des Verfaffers "feurigen Eifer, fur Religion und Volter wohl zu nutgen," (Vorr. XIII.) zu bezweifeln uns veranlaßt finden, und wir ebensowenig es ihm verargen können, wenn er "an ber hand ber Geschichte die Blogen und Lauschereien Des Pabitthums der Welt von Neuem vor Augen zu ftellen" fich verpflichtet fand, da man ebenwohl ,von Seiten der Pabftlinge Altes, hundertmal Biderlegtes mit dreifter Stirn bis zum Etel micderholt." (Borr. IX.)

## VI.

Plan zu einem neuen Katechismus fur kathol. Elementarschulen und Gymnasien, nebft Burdigung ber Katechismen, welche fich feit Canifius in der kathol. Rirche besonders geltend gemacht haben, von 3. Gengler 1829.

Diese Schrift hat einen doppelten Charafter. In Beite hung auf die zugleich aufflärerische und firchlich=revolu tionaire Lendenz, welcher die fruher von uns angezeigte Schrift: ber "tath. Kirche" zweiter Theil, angebort, ift fie als Re-action anzuschen, indem fie von dem, was jene zu beseitigen, auszuklaren oder willkuhrlich zu modificiren beabsichtigt, man ches der kirchlichen Lehre zu bewahren oder ihr wieder anzueige nen ftrebt. In Beziehung aber auf die wirkliche rom.-tath. Rirche verfahrt fie, offenbar jedoch ohne es ju wiffen und ju wollen, zum wenigsten ebenso, nicht nur reformatorifd, fondern auch revolutionair, als die eben angeführte Schrift,

wie dies im Verlauf ber naberen Beurtheilung berfelben flar wird bargethan werden. 3m Gangen genommen gebort fie, objectio betrachtet, bem letten Stadium eines beftimm= ten firchlichen Lebens an, welches die Kraft des Gelbfibeftan= bes und das Bermögen jur freien Fortbewegung verloren, nun auf einer Geite fich auf die Rruche ber angeerbten Ueberlieferung fingen, auf ber anderen fich von der jugendlichen Sand eines neuen Lebensgeiftes fuhren laffen muß. Wie Philo, wie die Effaer noch Dofaiften ju fenn wahnten, weil fie an Jehovah und feine Regierung über bas vorerwählte Bolt glaubten, weil fie Beschneidung und Ofterfeier beibehiel= ter und fammtliche Ueberlieferungen ju fpiritualifiren und, wir mochten fagen, fie zu fentimentalifiren fuchten, wabrend fie ihren Beftand boch vorzugeweife in fremden Philofo= phemen und in Principien, die fchon gang chriftlich waren, fanben, fo jeigt fich Diefelbe Gigenthumlichteit auch in ben Schriften ber tatholifchen Parthei, welcher ber fr. Berf. des "Pla= nes" angehort. Der fubstantielle Inhalt ber Rirchenlehre wird bier zwar großentheils unberandert reproducirt, dabei aber auf eine Weife geltend gemacht, welche wefentlich aus einem Geifte bervorgeht, ber jener Rirche nicht nur fremd, fondern felbft ihm Diametral entgegengefett ift. Duß es in Diefer Sinficht uns befremden, daß der hr. Berf. nicht zum Bewußtfeyn der Un= pereinbarteit jener Elemente gefommen ift, fo tonnen wir boch anderfeits nicht umbin, die tuchtige Gefinnung und das fchone Gemuth freudig anguertennen, aus welchen jene Urbeit unvertennbar hervorgegangen ift, und bie Strenge, mit welcher wir bas Geleiftete prufen werden, moge grn. G. als ein Beweis ber Uchtung gelten, welche feinem Streben zollen ju muffen wir uns gerne genothigt anerkennen.

Die vorliegende Schrift ift die erste, mit welcher Hr. S., nach Beendigung feiner Studien zu Tübingen und München, öffentlich aufgetreten, und es ist nicht zu verkennen, daß die Humanität, welche die theologischen Facultäten zu Tübingen charafterisirt und besonders die geistreiche Gemüthlichkeit des Herrn Möhler tiefer auf ihn eingewirkt haben, als die hochfahrende Intoleranz und das tantalische Bemüchen Anderer, den Katholicismus, der wesentlich auf dem Princip der Autorität beruht, mit der Philosophie zu verschmelzen, die ebenso wesentlich der individuellen Ueberzeugung das Supremat zuerkennt, wie sie aus der Opposition gegen die Autorität bervorgegangen ist, und allerdings immer darauf ausgehen wird, den von der Autorität willen, sondern, betreffenden Falles, umgekehrt, dies um des von ihr dargebotenen Inhaltes willen

Der eben erwähnten Schrift des Brn. G. anzuerkennen #). ließ derfelbe im Laufe diefes Jahres eine, von der tubinger tath. theol. Facultat gefronte Preisfchrift folgen, welche den Litel fuhrt: "Burdigung ber Schrift von Dr. D. Schulz über die Lehre vom heil. Ubendmahl" u. f. m. (Dain; bei Muller 1830), und zeigte hierdurch, daß er fowohl im Theo-retischen als im Prattischen gleich das Wichtigste, den eigentlichen herzpunkt, nämlich: die Erziehung und das täglich fich wiederholende rom. - fath. 2Bunder, ju ergreifen und nicht ohne Erfolg zu bearbeiten gewußt.

Bas nun die erste diefer beiden Schriften, die allein für jett hier zu besprechen ift, betrifft, fo muffen wir vor Allem bedauern und rugen, daß fr. S., den Berfügungen bes Tridentinums zuwider, diefelbe nicht der Approbation des Ordinariats unterworfen \*\*), oder, falls dies geschehen, nicht die Grunde angegeben, um welcher willen dieselbe mochte verweigert worden fenn. Die Ratechismen, uber welche feine Schrift fich verbreitet, find unferes Biffens alle von der legitimen Rirchenbehorde approbirt, wie unter andern Sr. Kopp (G. 253 feiner oben angezeigten Schrift) bemerkt: ",der Sr. Bifchof von Burgburg habe feinen Anftand gefunden, den bischoft. Discefanfatechismug der rom. Ceufur zu uberlaffen." Durch eine gleiche Unterwürfigkeit wurde Br. S. beffer, als durch bloße Berficherungen, den Respect erhartet haben, den jeder rechtglaubige Ratholit vor den Verordnungen der Rirche haben muß, in welcher, nach hrn. S. (Borr. VII.) "der heil. Geift feinen bleibenden Ausdruck gefunden," welchem "ju nahe ju treten feinem fathol. Ratecheten von ferne einfallen werde." Nichts aber scheint uns eben diefem heil. Geifte, wie er fich noch im letten Stumenischen Concilium und namentlich uber Private deutungen der heil. Schrift und des Tridentinums felbft ausgesprochen \*\*\*), naher zu treten, als wenn ein Mitglied ber

\*\*) S. 12 ber Probeblätter ber "Rirchenzeitung fur bas tath. Deutschland, herausgegeben von J. Sengler," bie bem Refer. nach Beendigung diefes Berichtes zugekommen, steht, daß bie kathol. Gefellschaft zur Verbreitung guter Bucher in Baiern "kein Buch ohne Approbation bes bischofl. Drbinariats wird brucken laffen."

\*\*\*) Bierte Gigung, Befdluß von ber Ausgabe und bem Gebrauche ber beil, Bucher.

332

<sup>\*)</sup> So eben kömmt uns eine Schrift bes frn. Dr. C. Seebold zu Gesicht, welche, unter dem Litel: "Philosophie und religidje Philosophen," eine "Prüfung des neuen Problems einer Reftauration ber Philosophie durch die Religion" enthalt. Sie ironifirt mit scharfen Spottpfeilen bie Lehre des frn. Ritters Frang v. Baaber, und giebt in dem thetischen Theile des Buches, neben manchen unhaltbaren Be-hauptungen, doch auch viele, febr zu beachtende Winke für die Ausbildung ber Ratur- und der Geisteswissenschaft.

"untergebenen, regierten, lernenden Kirche," welches, felbft noch nach hrn. Brenners febr moderner Dogmatit, "verbunden ift, nur zu horen, was die Kirche lehrt, keineswegs aber felbst zu lehren" \*), nicht nur ohne obrigkeitliche Erlaubniß zu leh= ren, fondern fogar tirchlich genehmigte Lehrbucher einer -Rritik zu unterwerfen sich vermißt, welche nicht blos auf die Form, fondern vielfach auch auf den Inhalt derfelben gerichtet ift. Der fichere Fortbestand der rom. = fath. Rirche beruht grade auf der, jeden, ihre Autoritat und Einheit bedrobenben Angriff abwendenden Disciplin; diefe Disciplin, ebenfo wie die militarische, auf ftrenger Beobachtung aller Berordnungen, welche darauf ausgehen, die Verbreitung ansteckender 3rrs, thumer und verführerischer Beispiele von Infubordinat fon zu verhindern.' Auch die beste Absicht fann vor dem Forum bes' Rirchengesetes einen folchen Ungehorfam nicht entschuldigen, da befonders ein theologisch schriftstellernder Ratholik wisfen muß, daß die heiligbewahrung der firchlichen Autorität, Einheit und hierarchie eben bas Befte ift, mas ber Ein-°in≠ zelne für die Rirche vor allem Anderen zu erftreben Babe. deß, auch abgesehen hiervon, was burgt hrn. S. dafur, daß alle diejenigen, welchen die etwa in feinem Buche enthaltenen Irrlehren annehmbar geschienen, auch von den Censuren Kenntniß erhalten werden, welche die firchliche Beborde daruber auszufprechen fich veranlaßt finden mag? Daß aber die vorliegende Schrift des Unfirchlichen, des Akatholischen gar Manches enthalte, wird fich aus dem Folgenden zur Genuge eraeben.

\*) Brenners Dogmatik 1826. I. 208 n. 228. Wir rathen bei dies fer Gelegenheit Hrn. Br., sich aller raisonnirenden Polemik zu enthalten und sich auf Aneinanderreih ung kirchlicher Autoritäten zu beschränken. Wie unglücklich das von ihm gehaltene jüngste "Sericht" ausgesallen, ikt in den Literaturzeitungen zu ersehen. Mit welchen Walfen er aber im zweiten Bande seiner Dog matik S. 481 st. sich zus beichränken, ikt in den Literaturzeitungen zu ersehen. Mit welchen Walfen er aber im zweiten Bande seiner Dog matik S. 481 st. sich zum Vertheibiger der ewigen höllenstrafen aufwirft, mag durch Angabe einiger seiner Ertase anschaulich gemacht werden. Die Einwendung: "eine ewige Strafe hat keinen Zweck," schlägt er dändig mit der Versicherung zurück: "Solche ist sich setter." Auf den Einwurf, daß "die Versicherung zurück: "Solche ist sich sweck, wie hienieden das Köpfen oder lebenslängliche Einkertern." Auf den Einwurf, daß "die Versicherung zurück: "Solche ist sich swech, son isföllige, wie vielmehr einen ewigen," erwiedert Gr. Br.: "Dictirt nicht zuweilen" (? bei einem auto da fé) "die Gerechtigkeit aus Gründen, som it vernünftiger Weisel einen solchen zod? — Rechtbem ist die Ewigkeit mit einer Zeitbauer in gar keinen Vergleich zu segen. "— Ueber bie Zahlosigsteit ber Verdammten beruhigt er solch zu sacht den Fragen: "Uebersteigen nicht sich jest bie Bösen in unend licher Angaht die Guten? Sind nicht die Millionen die Unglücklichen, dagegen nur wenige die Zufriedenen?" — "Röm. 11. und 1 Cor. 15. sind., XIIIe" fo Viele, als der Grbarmung und Beledung gewürdigt werden!" Eheu! jam satis.

Der Br. Verf. fnupft feine Arbeit zunächft an die erfreuliche Thatsache an, daß die tath. Dberhirten Deutschlands jest "insbesondre das Ratechismuswesen zu ihrer hauptangelegenheit machen;" veranlaßt aber erflart er fie durch ben traurigen Umftand, daß "in jedem Zeitabschnitt" vergeblich die Bemuhungen fich wiederholt haben, ,,einen volltommenen Ratechismus der Jugend in die Sande ju geben." Er eifert dam gegen die "ebenso fade als vage Aufflarerei " und findet in Diefer den Grund, "warum gottinnige Seelen "gerade in unferer Beit ausschließlich Canifius \*) hervorriefen und in ihm gegen den Unglauben Seil für unfere Jugend fuchten". Er meint aber, weil die Ratecheten das Chriftenthum meift num in durren, abstracten Begriffen ohne innere Rule und Leben besitzen", darum habe diese Reaction "heillos auf die Jugendbildung unserer Zeit eingewirkt". Dagegen wunscht er, die reiche Erfahrung", welche die Theologie seit drei Jahrhunderten, als Produkt des Einen, in Ullem beständig wirtfamen heiligen Geistes" gemacht, benutt zu feben. Da canififche Ratechismus, meint der fr. Berf., fen gang ans den individuellften Zeitbedurfniffen hervorgegangen \*\*); aber "unfere Beit fen eine gang andere und habe gang andere Be durfniffe". - "Luther habe den Pabft verworfen, der uns von Chriftus gegeben; jest verwerfe man Chriftus. -Darauf fomme es jest an, das vor der Belt Grundlegung vorhandene, fich in der Beit durch den gangen alten Bund ent wickelnde und in. der Fulle der Zeiten im Gottmenschen J. C. zu uns herabgekommene Reich Gottes in feinem Rommen, Birten und Balten in einer Totalanschauung aller feiner Ro mente darzustellen, und zwar alle diese Momente als wefentliche, integrirende Theile des Einen großen Ganzen zu begreifen". (Borr. III — VII.) "Gewiß (namlich) liege es groß tentheils an den Katechismen, daß der Religionsunter richt, wie man allgemein flagt, fo wenig Intereffe finde". (G. 60.) Daß man aber "nicht schon langst" mit den jegigen "Unforderungen an den Ratechismus fo allgemen

\*\*) Canifius felbst behauptet bagegen von sich: non hominis odioetc, sed, quod sancte jurare possumus, religionis et veritatis illustradae studio permoti etc.

<sup>\*)</sup> Geb. 1520, trat er in den Jesuitenorden, wohnte dem Concil. wa Trient bei, gad auf Kaiser Ferdinands Geheiß 1556 zu Wien zuerst seine Katechismus heraus, wie er selbst in einer Vorr. sagt: communem so clesine catholicae sensum et consensum secutus. Wirklich hat dies Katech. in der kath. Kirche fast ka nonisches Unsehen Zuhren und bis auf heute behalten, wie er benn noch in den lesten zehn Jahren sowel in der Ursprache, als in deutscher Uebersegung, mehrsach in Baiern ausse legt worden. Canissis ftarb 1597.

aufgetreten", bavon findet fr. G. ben Grund theils ,, in ben Ratecheten felbit, die ihr ganges Chriftenthum in einigen allgemeinen Begriffen und Formeln, fcholaftifchen und ca= fuiftifchen Opisfindigfeiten getragen", theils in ber "Bernachlaffigung der Lefung und tieferen Eindringung in den Beift ber heiligen Schrift, ba man bei bem Examen ber Canbibaten meift nur auf bie Renntniß ber firchlichen Dogmen und Moralfate in der einmal gebrauchlichen Schulform Ruckficht genommen". (G. 70. 71.) Jest dagegen fey ,eine allgemeine Stimme ber Zeit", daß "die Scholaftif wieder aus den Katechismen heraus folle". (G. 71.) fr. G. bezeichnet dann die Hauptschwierigkeit, die fich hierbei ergebe, burch die Frage: "ob die Dogmen der Kirche nicht außer dem Gewande ber Echule fur Berg und Leben und deren vielfeitige Bedurfniffe umgefest werden tonnen, ohne bag man ben Ber=. bacht ber heteroboxie auf fich lade" ? hierauf antwortet er mit einer zweiten Frage: "Ift bie Rirche nicht bie achte Interpretin, die in lebendigem Bewußtfeyn in fich tragt, was fie glaubt, und fann die Rirche nicht ebenfalls, vom bei= ligen Geifte geleitet, nicht ebenfo ein untrugliches Urtheil über die Ueberfegung abgeben, als fie es bei der Beftimmung ber Dogmen in ber scholaftischen Form abgab"? Er meint bann: Die Rirche ,,trage in unmittelbarem Bewußtfenn bas Chriftenthum in fich burch alle Jahrhunderte, geleitet von gottlichem Geifte. Wer tonne alfo beffer entscheiden, als fie mit eben biefem Geifte "? Die Beantwortung ber naberen Frage aber, "wer foll bier entfcheiden "? balt er für abhan= gig von der: "Goll ein Ratechismus eingeführt werden fur bie gefammte tatholifche Rirche, ober nur fur einzelne ober eine bestimmte Diocefe? 3m erfteren Falle muffe Die gange Rirche, fammtliche Bifchofe mit ihrem Dberhaupte entichei= ben, im letteren ber Bifchof ober bie Bifchofe ber bestimmten Diocefe mit ihrer gangen unter ihm ftehenden Rlerifei, wobei er fich an ben gangen Episcopat und bas Dber= baupt deffelben wendet, und fein Bewußtfenn burch bas Gange modificirt", (G. 72.) Gleich darauf findet nun gwar fr. G. "ben Grund bes Indifferentismus und ber glachheit und bes Schwantens im Glauben", ber heutzutage fatt finde, barin, bas "bie fatholifche Rirche ihren Glie= bern bie Rirchenlehren nach ber Schulform in's Gedachtniß pragt" (G. 73.); bennoch verlangt er fchon auf der nachfolgen= ben Seite: "baß vor Ullem recht tief und eindringlich ber Begriff ber tatholifchen Rirche bargestellt werde, die nicht fehlen und wanten tonne, weil fie unter ben befonderen Schutz des heiligen Geiftes geftellt und ihr diefer Schutz bis an's Beltende von Chrifto jugefichert fey". Demungeachtet

wird noch auf derselben Seite der kathplischen Kirche abermals vorgeworfen: "sie handle ihrem Interesse entgegen, wenn sie ihre kehren in der Schulform gebe", und gleich darauf (S. 75) gefragt: "was hilft es, wenn ich 3. B. sage: man muß beichten, denn die Kirche fordert es". Sieht der Mensch nicht "den Jusammenhang der Beichte mit der ganzen heilanstalt ein, so kann ihm leicht die Kirche als eine willführliche Despotin vorfommen, die blos ihr Interesse bei der Beichte sieht". —

Es kann nun wohl nicht in Abrede gestellt werden, daß hr. G. im Vorhergehenden fowohl die hauptmangel des fatholifchen Ratechismuswefens, als den firchlichen Begriff der Ritche und ihrer Hierarchie richtig angedeutet habe. Ebenso un långbar scheint uns aber auch, daß er sich hierdurch fortlanfend in die Biderfpruche verwickelt hat, in deren Unauflosbarfeit eben die todtliche Krankheit des fatholischen Kirchenwesens besteht. Einerseits nämlich foll die Rirche, oder wie fr. S. felbst es gelegentlich andeutet, bas mit feinem Dber haupt einige Episcopat, burch alle Jahrhunderte binburch unter besonderem Ochute bes beiligen Geiftes fteben, das unmittelbare Bewußtfenn des Chriftenthums immer les bendig in fich haben, und untruglich entscheiden bei Aufftellung des jenem Bewußtfeyn entfprechenden Ausdructs, welche Entscheidung dann doch wohl fammtliche Glaubige, eben weil es die Rirche fordert, unbedingt anzuerkennen und zu befolgen haben muffen. Underfeits werden doch fo gut wie alle Ratechismen der drei letten Jahrhunderte nicht blos als unzwedmäßig, fondern fogar als Judifferentismus und Ochwanken im Glauben veranlaffend, verwor fen, da doch in den Ratechismen, mehr als in irgend einer anderen firchlichen Schrift, das "unmittelbare Bewußtfem des Chriftenthums" nicht blos matertell enthalten, fondern auch fo ausgesprochen fenn follte, daß fie baffelbe Bewußtfenn in ber gesammten lernenden Rirche erwecten, verlebendigen und vor je bem Schivanken bewahren mußten? ---Verwerfliche, beillos wirkende Ocholaftit foll in die Ratechismen eingedrungen fenn. Aber find es denn nicht of umenifche Glaubens-fymbole, Lehrfate aus den Rirchenvätern, allgemein geltente Entscheidungen der Rirche, welche fast den gaugen Inhalt en Ratechismen ausmachen? Sind Die Ratechismen felbft nicht unmer wiederholt von der vom heiligen Geift angeblich befon bers geleiteten Rirche genehmigt, und fomit fur binreichend jut Erwerbung ber ewigen Geligteit erflart worden? Dus nicht ber canififche Ratechismus wegen feiner allgemeinen Berbreitung und immer erneuten firchlichen Approbation, Der romis fche fchon wegen feines Urfprungs, -er wurde bem Befdin

۱

bes Tribentinums sufolge von ber romifchen Mutter- und Deiftertirche angefertigt- als bisher vollig gureichend, und fomit als relativ ,volltommen" von jedem firchglaubigen Ratholifen anerfannt werden? - Bon wem ferner wurden bisher bie Ratecheten, welche ,, bas Chriftenthum meift nur in burren abstracten Begriffen befigen" follen, gebildet und be= rufen, von wem bie Canbibaten fo ungureichend eraminirt, als von den firchlichen Drganen des ,,in Ullem bestandig wirffamen Geiftes "? - Borin besteht benn bie Unfehlbarteit ber Rirche, wenn fie in einer gangen Reibe von Jahrhunderten nicht einmal einen Ratechismus produciren fonnte, welcher ihr alleinwahres Bewußtfenn vom Chriftenthum unfehlbar in die ibr anbefohlene heerbe übertragen fonnte? - 200gu bas Epis= copat mit feinem ,von Chriftus gegebenen Pabit", wenn es nach fo vielen Jahrhunderten von einem Laien muß gurechtgewiefen werben?

Ref. gesteht unverhohlen fein' Unvermögen ein, sich diefe Fragen so zu beantworten, daß hierdurch der Widerspruch geibset werde, in welchen ihm Hr. S. mit sich selbst gerathen zu fenn scheint, und da wohl noch mehreze ein solches Unvermögen in sich vorsinden möchten, so durste dies wohl Hrn. S., dessen unbedingte Wahrheitsliebe, dessen, die Bahrheit zu allgemeiner Anerkennung zu bringen, wir nicht bezweifeln, Veraulassung geben, sich näher über die Beise zu erklären, auf welche er die fortwähren de Begeisterung der lehren den Kirche mit der fortwähren den Geistlosig feit und Zweckwidrigkeit ihrer Lehrbücher mit der Ungeschickt heit ihrer Latecheten, daher auch mit der Ungeschickt heit ihrer Bischofe u. f. w. vereinigen zu können glaubt?

Die Ubhandlung felbst zerfällt in einen vorzugsweise the= tischen und einen tritischen Theil, sucht zuerst "die Nothwendigkeit der religiosen Erziehung" darzuthun (S. 1 – 7), stellt demnacht "allgemeine Grundsfähe für den katechetischen und homiletischen Unterricht" auf, (S. 8 ff.) und giebt die "Principien der religiosen Erziehung" an (S. 17 ff.), auf welche dann der "Plan zu einem neuen Katechismus für Elementarschulen" (S. 43 ff.) gegründet wird. Der zweite, bei weitem ausführlichere Theil geht, nach einer fehr allgemein gehaltenen Einleitung (von S. 63 – 78.), zur "Beurtheilung der Katechismen" über, "welche von Canifius an die jest am meisten auf die religiose Bildung Einfluß hatten und haben". Hier werden folgende Katechismen recensurt:

1) Der Caninifche (S. 78 ff.); 2) der fog. mainjer (S. 98 ff.); 3) die beiden munchner von 1814 und 1828

(S. 118 ff.); 4) der wurgburger von 1823 (S. 132 ff.); 5) ber bamberger von 1824 (G. 135 ff.); 6) die beiden von Overberg, Munfter 1826 (G. 141 ff.); 7) der v. Ruhn berausgegebene Ratech. Felbiger's 1828 (G. 237 ff.). An Dieje schließt sich dann noch die Beurtheilung einiger Ratechis. men für Oymnafien und Sonntagsfchulen, namlich bes großen munchner Ratech. von 1828 (G. 246 ff.); des Rat. von Jofeph Beber, Sulibach 1819 (S. 294 ff.) und des handbuchs von Pullenberg, Paderborn und Urnsberg 1827. (G. 310 ff.) -

Die hier verzeichnete Anordnung ber vorliegenden Schrift fann im Allgemeinen nur gebilligt, hinfichtlich der Ausführung aber tann nur bedauert werden, daß der gr. Berf. feine febr wohlgemeinte, aber jugendlich übereilte Arbeit nicht einer nochmaligen Umarbeitung ju unterwerfen fich ermußigt gefehen. Er wurde dann vor Ullem auf die vielfachen Biderfpruche aufmert. fam geworden fenn, in welche fein feuriger Befferungseifer einerfeits mit ben von ihm felbft anertannten tatholifden Lehren und Grundfagen, anderfeits wieder mit ben von ihm felbst aufgestellten rationellen Principien fich vermidelt hat. Er wurde dann entweder einen ftreng romifch-ta. tholischen, oder, worauf er unverkennbar, aber unbewußt, bingestrebt, einen mabrhaft vernünftigen Ratechismus aufgestellt haben, indem er feine Borstellungen von Gott, ber Ratur, dem Menschen und feiner Geschichte entweder ausschlief, lich aus den von der Kirche anerkannten Lehren ber Rirchen vater, der öfumenischen Concilien und des mit Ron einigen Episcopats, ober aber aus den unverftummelten Urfunden der Geschichte, aus den vorurtheilofreien, wiffen fchaftlichen Berten der neuesten Beit und aus feinem eige nen Geifte und herzen geschöpft hatte. Im erften Falk wurde er vor Ullem, die Unfehlbarkeit der lehrenden Rirche und die bisherige 3wechmäßigfeit ihrer Ratechismen Darnthun, fich bemuht, und dann erft feine Borfchlage ju einer noch forderlicheren Ubfaffung berjenigen Discefen gemacht be ben, beren Beburfniffe genau tennen ju lernen er Gele genheit gehabt hatte. Im anderen Falle wurde er eben teinen Plan ju einem fatholifchen Ratechismus haben fcmi ben tonnen. Cher wurde er bann vielleicht fich eine moglicht vollftandige Sammlung der Ratechismen, durch welche in ber letten brei Jahrhunderten in den verschiedenen fatholischen Lan. dern die Boltsbildung bestimmt worden, ju verschaffen, binaus den beflagenswerthen Buftand der ftreng - tatholifch erjoge nen, und den minder traurigen der von der Reformation, infinenzirten Bevölferungen zu begreifen gesucht und hieraus die Rothwendigkeit einer durchgreifenden Lauterung der fathalifden

Rirchenlehre abgeleitet haben. Hiermit håtte er sich bleibenden Anspruch auf den Dauk sowohl der Wiffenschaft, als der unmündigen katholischen Laienwelt erworden; während seiner jezigen Leistung nothwendig Heterodorie von den Rechtgläubigen und Juconsequen; von den wahrhaft Aufgeklärten vorgeworfen, und sie nur etwa von unentschiedenen Halblingen ganz gebilligt oder gelobt werden durfte. Ref. aber sieht als den Hauptnutzen des vorliegenden Wertes an, daß durch dafselbe sehr viele gesunde Ansichten sier Ratecheit und manche schöne Gedanken über einzelne Kirchenlehren verbreitet, und zugleich gewiß Biele die Unverträglichkeit der beiden hier ineinander gemischen Weltansichten zur Auschauung und Einsicht erbalten werden.

Indem wir uns aber aufchicken, das hier vorangefendete allgemeine Urtheil durch Belenchtung des Einzelnen zu rechtfertigen, muffen wir bemerken, daß die uns nothwendig gesteckten Grenzen uns nicht erlauben, weder auf alles Treffliche diefer Schrift, noch auf alle Widerfprüche aufmerkfam zu machen, in welche der gr. Verf. mit sich felbst, mit Nom, mit der Geschichte und Wissenschaft gerathen ist. Wir werden uns vielmehr damit begnügen muffen, nur die Hauptpunkte, und auch diefe nur fehr flüchtig, zu berühren. —

Bir beginnen mit bes hrn. Berfs. einleitenden Bemerfungen "uber die Nothwendigkeit der religiofen Erziehung."

"Gleiches, heißt es hier, wird nur von Gleichem hervorgerufen und geweckt und erregt; Geift entjundet fich nur an Geift; ein uber der Ratur erhabenes, mit Selbstbewußtfenn eriftirendes Wefen muß der unmittelbare, primitive Erzieber der Menschen fenn. — Gott ist dieser primitive und forfwahrendbleibende Erzieher unferes Gefchlechtes". Uber die Bramaften, Sintoffen u. f. w. gehoren doch wohl anch zum Menschenachlecht?

Dieje Erziehung ift "fortwährende Erlöfung", bieje fest "einen gefallen en Menschen vor aus," und bies ift "ber zweite hauptsaht: Gott erlöfet die Creatur aus ihrem gefallenen Juftand". — hiernach wäre also vor dem Falle Gott noch nicht Erzieher des Menschen gewesen? Obgleich dies ber Genefis widerspricht, so mußte man es doch für richtig halten, wenn man die fatholische Lehre von der Erbfünde annimmt; benn was wäre von einem Erzieher zu halten, der feinen 38gling nicht vor einem Falle bewahrt, welcher den übergrößten Theil feiner Nachtommenschaft zeitlich verdorben und demnächst auf ewig unselig gemacht hätte?

Jenes Gefallen fenn beißt nun, Srn. G. gufolge, nichts anders, als ,,bes Menfchen Grundtrafte - Berftand, Bernunft, Gemuth und Wille, — haben eine abnorme Nichtung genommen; die Creatur rotirt um ihr Ich, statt um ihre Lebenssonne, das ist der Charafter der Erbfünde". Aber dem Tridentinum zusolge ist nicht blos die Nichtung abnorm geworden; sondern der ganze Adam, dem Leibe und der Seele nach zum Böstern umgeändert worden". (Seff. V. von der Erbfünde. §. 1.)

"Diefe Ent; weiung des Geschöpfes mit dem Schöpfer und der gesammten Schöpfung (von diefer war bisher nicht Die Rede; auch die Genefis' fpricht nicht davon) foll und muß aufgehoben werden. Daher ift alle Erziehung Gottes nichts Underes, als ein beständiges Biehen der Creatur ju fich, zum Schöpfer; ein Losmachen aus dem Egoismus. Alle Ergiehung, die Gott in feinem Erziehungeplane nachahmt, ift alfo nichts Anderes, als ein Bieben ju Gott, ein hinziehen und hinbilden des gangen Menschen mit allen feis nen Rraften ju dem hochften Ideale, baber foll auch jede Erziehung eine religiofe fenn."- "Da uns aber bas Ideal in feiner bochften Sohe und Vollendung erft in Chriftus aufgegangen, fo muß jede wahre Erziehung eine chriftlich=relis gibfe fenn". hierzu ift ein Ratechismus haupterforderniß; "be (aber) alle vorhandene diefem Erforderniffe nicht ent. forechen", fo will ber Sr. Berf. diefem mefentlichen Bedurf. niß abzuhelfen fein Scharflein beitragen. (G. 1 - 7.)

Es ware nun über diefe Deduction noch gar Manches m bemerten; wir werden nur das Grundfächlichfte bervorbeben. Als folches feben wir den Umftand an, daß hr. S. felbft im britten Abschnitt, der die Principien der religiofen Erziehung barlegt, die im ersten entwichelte Unficht aufbebt. Ging er bie von dem fatholischen Fall=Dogma, so geht er im dritten Ab. fcnitt von der naturphilosophischen Unficht aus, welche "ben einzelnen Menschen als factische Erscheinung nach feiner geneti-fchen, progreffiven Entwickelung auffaßt," wonach "a in feinen verschiedenen Altern verschiedene Stufen der Bil bung durchlaufen muß;" welche dann ebenwohl, "die Denfchbeit im Großen als ein Ganges auffaffend," Die Ueberzeugung giebt, "daß fich an dem Einzelnen wiederholt, mas an dem Banzen geschieht." (S. 17.) Diese naturgemäße Unficht herricht in dem gangen Berte vor. Co wird G. 15 zugeftanden: "daß bie saof fich vor dem nrevua entwickelt und eine gemiffe herrichaft erlangt; " und daß "fur alle erhabene Bernunftgrunde ber Bögling noch teine Drgane habe."

Allerdings liefert fur diefe Unsicht nicht nur der erste Sunbenfall, fondern die ganze Geschichte sehr triftige Beweiße. Ebendamit werden aber auch die fatholischen Lehren vom volltommeuen ersten Menschen, von der Erlosung u. f. m. als unhaltbar erwiefen; denn Evolution ift wefentlich von Restauration verschieden.

Von derfelben Grundanschauung aus wird G. 8 dem Dadagogen eingescharft: "Gewinne des Boglings Gemuth fur die Religion, und du haft den ganzen Menschen gewonnen," und ihm als Aufgabe gestellt: "daß er das hochste Ideal, das Bottliche in feines Boglings Gemuthe zum Bewußtfenn und zur herrschaft zu bringen habe; aber ,, nicht von außen foll es in ihn hineingetragen, fondern aus dem Bogling her-ausgebildet" werden. Ebenso heißt es G. 17. 18: "das freie Emporrichten der Liebe zu ihrer Lebenssonne, das Blei= ben in ihr mit Freiheit - und nur die Liebe macht frei ift Zweck aller Erziehung. Die Liebe werde also in dem Kinde gewectt." Die vereinigt fich dies mit der von Brn. G. felbft S. 81 vorgetragenen fathol. Lehre, daß der, nach S. 49 der Rirche "gefendete" beilige Geift Bringer und Trager aller Gnaden, Urheber alles Guten fen, mas wir denten, reden, thun u. f. w.? Wie mit der ebenso fathol. Lebre auf S. 15, wonach ,, in dem Menschen das gottliche Princip geset werden foll, damit es gottliche Thaten treibe?" Die endlich mit der fathol. Lehre, daß Liebe wie Glaube vom beil. Geifte infundirte Lugenden find?

Derfelben naturphilosophischen Ansicht gemäß wird ferner S. 17 behauptet, Die "Offenbarung Gottes fen nichts Underes, als die Entfaltung der ewigen Liebe in allen ihren unendlichen Formen nach den Gefeten der menschl. Entwicklung;" bann G. 27: erft zur Beit von Chrifti Geburt fen ,, die Denfchbeit für die große 3dee - Liebe - empfänglich gewesen", und G. 31: "die freie Rraft muffe blos geleitet werden nach. einem hohern idealen Standpunfte."

Dieje Unführungen, die leicht vergehnfacht werden tonnten, werden hinreichen, die Richtigkeit der von uns gemachten Be-Die Kirchenlehren vom Fall, von der merfung zu erweifen. Erbfunde und fo viele andre werden hierdurch vollig mußig, da es, jener Grundansicht zufolge, allein darauf ankommt, die (boch wohl auch von Gott gegebenen) "Sefete ber meufchlis chen Entwicklung", die verschiedenen (doch nur von Gott verliehenen) "Grundfrafte" des Menschen, ihre verschiedenars tige (wohl auch von Gott vorbeftimmte) "Empfänglich= feit" ju erkennen, das, in ihm schlummernde, "Gottliche zum Bewußtfenn ju bringen", Die "Liebe ju wect en", furg, jedem constitutiven Momente des Denschen, dem oags wie dem nveupa, fein ihm vom Schöpfer angewiesenes Recht angedeiben zu laffen. -

Im zweiten Ubschnitt bemerkt gr. G. febr richtig: das Ehrgefuhl fen "vom Erzieher zu benuten;" aber die Er-

ziehung nicht barauf zu bafiren, ba diefes Motiv, "wenn nicht burch ben hinblict auf Gott geregelt, burchaus egoiftisch fen." (G. 10.) Nicht fo gerecht ift er gegen das afthefifche Gefuhl, welches er, ohne es ju definiren, als Bafis der Erziehung verwirft. Die Freude am Schonen, am Bolltommenen, ift eine heilige Macht in uns; benn das Schlechte tann nie fchon fenn. Bie gegen das Moralisch=Ochandliche, gegen das Erniedrigende, zweckmäßig das Ehrgefühl, fo wird gegen das Roralisch=Safliche gleich zweckmäßig das Gefühl für das Schöne zu hulfe gerufen; denn am fichersten wird boch das Ich durch fein befferes Gelbft überwunden, und wo, dem hrn. Berf. zufolge, "fur erhabene Bernunftgrunde noch feine Drgane vorhanden find, " ba darf man den höheren Pathos nicht verschmahen, um den niederen zu überwinden. Bollig ungerecht aber ift fr. G. gegen das moralische Gefuhl. Er behauptet G. 10: "die Imperative helfen Richts."- Diefe, heuzutage, leider! fast bannal gewordene Phrafe ift nur ein Rudschlag gegen die, nach dem Alleinregiment ftrebende, abftracte oder Betftandesmoral. Daß fie aber nur eine Phrafe ift, wird eben durch die unläugbare Sittenstrenge vieler alten (rom.) und mancher neuen (tantischen) Stoiter, wird durch mannich-fache sonftige Erfahrungen erwiesen. Berlangt doch ber hr. Berf. felbft G. 13, man folle die Kinder gewöhnen, fich ,,mehr burch Antoritat, als burch ausführliche Borftellungen son Grunden regieren zu laffen." Gewiß eine machtige Autorität ift aber boch wohl für den Menschen aufgestellt, wenn das eigene Gewiffen, welches auch orn. G. zufolge "dem Rind als Gottesftimme ertlart werden foll" (G. 22.), als ftren. get, unerbittlicher Gebieter, als Imperator; und feine Gebott als Imperative, ober diefe als feine Gebote zum Bewußtfenn gebracht werden. Das einfache: "du follft" und "du darff nicht" ift in vielen Augenblicken entscheidend. - Gebr richtig wird übrigens G. 12 bemerft: "bas Gefühl fen nie vom Berftan be ju trennen; der Berftand verbreite Licht ubn unfer Gefuhl, er enttaufche den Menfchen." 2Benn es aber gleich barauf (S. 14.) heißt: "Nur ber vernünftige Ber-ftand ift im Stande, von der Erbfunde zu befreien; denn er erhebt uns ben Inhalt der Gefühle des Gottlichen jur Rlatheit des Bewußtfenns, und befestigt es," fo fest Sr. S. fich hiermit in offenen Miderfpruch mit dem Capitel 3. des Be fchluffes des Tridentinums über die Erbfunde, mo es beißt: "Wenn Jemand behauptet, Diefe Gunde Udams tonne entweder durch die Krafte der Matur, oder durch ein anderes Mittel getilgt werden, als durch das Berdienft des Ginen Mittlers, (welches den Menschen) durch bas Sacrament der Laufe angeeignet wird, der fen im Banne." ---

Die Religion felbft findet ber Sr. Berf. weber von ben alten Rirchenvatern, noch von den neuen Philosophen, zwect= maßig für Rinder befinirt, fondern nur von dem Rinder= und Urmenvater Peftaloggi, ber fie als "vertrauenden Rinberfinn ber Denfchheit gegen den Baterfinn ber Gottheit" beftimmte. Sr. G. fest bingu: "Gott wollte überall nichts Anderes, als feinen Baterfinn recht tief in aller Menfchen Bergen niederlegen. Dies that er nach ben perschiedenen Stufen ber menschlichen Entwickelung." (G. 18. 19.) Bollte man nun Diefe fchonen Borte für etwas mehr als bloße Worte nehmen, bann wurde bamit freilich alles Exclufive und Gewaltfame, was ber Lehre, Berfaffung und Disciplin ber fathol. Rirche einen irreligiofen Beigeschmach giebt, verworfen. Es ergiebt fich aber, leider ! aus anderweitigen fathol. Meußerungen bes Brn. Berfe., daß, wenn von allen Menfchen, b. b. von ber Denfchheit die Rebe, Damit eigentlich immer nur bie Juben bis auf Chriftum, bann bis jur Abscheidung ber Saretifer und Ochismatifer Die Chriften, und julest nur noch die Ratholiten darunter ver= ftanden werden! -

Bei Angabe der "Gradationen und Epigenesis nnferes Geschlechtes in Gottes Erziehung" (S. 19 ff.) wird namentlich die göttliche Erziehung der Menschheit in ihrer Kindheit im Allgemeinen gut charafterisirt; auch werden gute Berhaltungsregeln für die Erziehung des Kindes daraus abgeleitet. Je weiter aber der Hr. Verf. bei Bestimmung der Entwickelungsstufen sich von der Kindheit entfernt, um so weiter entfernt er sich auch von der geschichtlichen Thatsächlichsteit. Es würde uns zu weit führen, wollten wir uns hier auf Alles-Eingelne einlassen; wir heben nur folgende Punkte hervor:

1) Er bezeichnet unrichtig als zweite Stufe die Entwickelung der Intelligenz, wie er felbst gleich darauf bemerkt, daß auf der zweiten Stufe "der Wille sich zur Selbstherrschaft erhebt," dann daß sich "der Begriff von Pflichten und Rechten entwickele," dann wieder, daß die Intelligenz "gefangen sey durch die Sinnlichteit." (23. 24.)

2) Einmal läßt er jenem Willen "einen allgewaltigen Willen mit eiferner Confequenz von außen entgegentreten", dann will er "das Gemuth von der Liebe, der Milde, dem Erbarmen Gottes überwältigen laffen, dann wieder läßt er das jubische Bolf "alle Schulen des Elendes und Leidens durchwandern." (24.)

3) Erft mit ber Erscheinung bes Chriftenthums und bem entsprechend, bei dem Zögling zwischen dem 14. und 21. Jahre, laßt er das Gemuthsleben feine Entwickelung beginnen; da boch nicht nur die Geschichte bieser Meinung widerspricht, soudern 4) Bei den angegebenen Gradationen find nicht nur die mittel= und oftassatischen Bolter, fondern auch die Griechen und Römer völlig unbeachtet geblieben; wie denn auch der feit der Reformation erstiegenen Stufen mit keinem Worte gedacht wird.

Endlich 5) ist die vorausgesetzte Stufenreihe der Bildung als des "finnlichen, intellectuellen, gemuthlichen, fittlichen und religisfen Lebens" (S. 17.) weber historisch richtig, noch vollständig, noch fatholisch, noch mit den eigenen bereits angeführten Behauptungen des hrn. Brfs. in Uebereinstimmung.

Bir erwähnen hier nur, daß j. B. der artiftische Trieb und das Phantasieleben, das eigentliche Geistleben und ber Trieb nach miffenschaftlicher Ertenntniß in jener Reihe übergangen find; ferner, daß die Geschichte feine gerade Reihe bildet, fondern wie die Natur, deren Darlebung fie ift, immer auf den ganzen Menschen gerichtet ift, immer mehrere Momente des menschlichen Wefens jugleich theils zur Entwickelung, theils zur Vorherrschaft gelangen laßt; daß, ber fatholischen Unficht nach, die Geschichte nicht ein einis ger ftufenweiser Aufschritt, sondern ein allmabliges Reifs oder vielmehr Faulwerden zum jungsten Gerichte, naher ein drei-mal sich wiederholender, immer tieferer Abfall ift; eine Ka-tastrophe von Abam bis Noah, die zweite von Noah bis auf Chriftum, die dritte, uber welche die trienter Bater, und noch lauter die lettlebenden Pabfte Rlage geführt haben, bis jum (naben) Untichrift und letten Gericht. - Diefe Undeutungen, wohl genugend jur Erhartung des Borgeurtheilten, enthalten zugleich) auch fchon einige ber haupteinwendungen, welche wir bem Lieblingsgedanken des Brn. Verfaffers: daß bic Ergie hung des einzelnen Menschen "eine Rachahmung Bottes in feinem großen Erziehungsplan mit un ferem Gefchlechte" fenn foll, (G. 7. 250 u. m. a.) entgegenzuftellen haben.

Diefer, schon von Mehreren aufgestellte Grundfat ift allerdings großartig, reichhaltig und beherzigenswerth, und es ift zu wunschen, daß besonders die romischen Katholiken sich ihn recht sehr zu Gemuthe nehmen möchten. Er wurde sie veranlassen, die Weltgeschichte grundlich zu studiren, und schon der Gedanke, daß Gott als der Erzieher des gaugen Menschengeschlechtes, mithin auch als Vater aller Nicht fat holiken anzuschen sch, wurde die, leider! nicht blos dogmatische Scheidewand auflösen, welche sie von diesen für Zeit und Ewigkeit treunt, So ist dann auch nicht zu läugnen, das aus der wohlverstandenen Weltgeschichte fich manche wefentliche Grundfate für die Erziehung bes Einzelnen ableiten laffen, wie namentlich, daß jedes conftitutive Element ber menfchlichen Datur fein Recht erhalten muffe, daß feine Entwicke= lungsftufe uberfprungen werden durfe, daß ber Erziehungs= gang bedingt ift durch die verschiedenen Raturbeftimmthei= ten, burch Beit und Dertlichfeiten u. f. m. Demungeachtet ift jener Grundfat nicht geeignet, einer Erziehungslehre zum Princip ju dienen, und zwar hauptfachlich deshalb, weil der ein= zeine Menfch felbit nur ein Moment ber Menfchheit, und bie gerade fur ihn und in diefer Beit und an diefem Ort erforderliche Erziehung ebenfo nur ein Moment ift der weit uber= greifenden Erzichung des gangen Denfchengeschlechtes. 3ft fchon ber providenzielle Erzichungsgang bei ben einzelnen Bolfer= Individuen nicht mehr gang anwendbar auf alle einzelnen Glie= ber bes Boltes, wie viel weniger bas Erziehungefchema fur bie gange Denfchheit bei jedem eingelnen Denfchen. Ebenfo unterfcheiden fich auch bie zwechmäßigen Erziehungsweifen in ben verschiedenen geschichtlichen Zeiten badurch von der einen großen Denfchheitserziehung, bag in jenen bie gange Borgefchichte auf eine zum Theil andere Beife in die Bildung aufgenoms men wird und werden muß, als fie urfprunglich bei ihrem un= mittelbaren hervorgang fich hingestellt bat. Wohl tann bie Menfchheit als ein großer Menfch, der Menfch als eine fleine Denfchbeit angefeben werten; Die hauptfrage bleibt aber im= mer, wo die Analogie anfängt und wo fie aufhort, und ebeufo gewiß, als, leider ! noch von Benigen eingefeben, ift es, baß ber Erfenntniß ber Dabrheit nichts binderlicher ift, als bas Spiel mit folchen Unalogien, beren pruntender Unfchein fo leicht über ihre innere Unbrauchbarteit taufcht. Jeber Stand bat in jedem Bolte in jeder Beit ein eigenes Mufferbild und nur barin ift irgend ein wirflicher Denfch als allgemeines Denfchheits= ibeal anzusehen, baß er gerade fein geit= und ortgemaßes Standes- ober Berufsideal möglichft vollftandig realifirt. Gein Ibealfenn fur andere Bolfer und fpatere Beiten besteht bann nicht in ber gangen hiftorifch bedingten Gigenthumlichteit, fondern nur in bem wenigen 211gemeinmenfch= lichen, was durch alle Zeiten hindurchgeht, und in der Treue, mit welcher er bas ihm vorschwebende Ideal jur Ausführung gebracht hat. Behauptet boch fr. S. felbft S. 182: "es leuchte auf bas Evidentefte ein, wie es allen pabagogifchen Prin= cipien gang entgegen fen, wenn ber Ratechet bas, was Gott in einer bestimmten Form fur eine bestimmte Beit und fur ein bestimmtes Ulter gegeben bat, nun fur alle Beiten und Ulter fefthalte und es jedem aufnothigen wolle." Sat aber Gott jemals irgend etwas auf andere, als auf die

bezeichnete Beise gegeben? Und ift nicht gerade dies die Quelle aller alten und neueften redlichen Intoleranzen, daß jene tiefe Wahrheit nicht erkannt, oder, wenn erkannt, nicht gehörig angewendet wird? —

Uebersehen wir nunmehr dasjenige, was hr. S. uns von S. 43 bis 63 als "Plan zu einem neuen Katechismus für Elementarschulen" gegeben, was aber eigentlich kein Plan ist, sondern nur einzelne Gedanken zur Aufstellung eines folchen enthält, so finden wir auch hier wieder das milde Del des wahrhaft allgemein Vernünstigen und den scharfen Essig des particularistisch Katholischen uur schwach durcheinander gerüttelt wieder.

Bu Jenem rechnen wir die Vorschriften, daß der Katechiss mus "die Religion als ein Ganzes, den Fassungskräften der Katechumenen angemeffen" darstellen, daß er nur das praktisch Dienliche enthalten, daß er sich nach dem Gesichtstreis der Kinder erweitern, daß es deshalb mehrere Katechismen nach den verschiedenen Alterstlassen musse; daß dariu "jedes durch das Vorhergehende bestimmt und bedingt feyn," eines aus dem anderen "nach naturlichen Dentgefeten" hervorgehen soll u. f. w.

Bur fatholischen Gedankenreihe des Brn. Berfs. gebort dagegen die Eintheilung des Rat. in die vier Abschnitte: 1) Erfchaffung (und Erlofung?) der Menschen im alten Bunde; 2) Erlofung durch 3. C.; 3) heiligung durch den beil. Geift in der Rirche; 4) Erlofung durch den Lod, oder Beimtehr zum Bater. Dazu gehört ferner die (hier tridentinisch gewordene) "Ubnormitat des Menschen in feinem gangen Befen und Les ben, " das "von Gott gestiftete Priefteramt, um den Denschen fortwährend mit Gott auszusöhnen;" bann bie Behauptung, "der Menfch muffe, um des Erlofungs = und heiligungswerkes Christi theilhaftig ju werden; ein Glied ber Rirche (naturlich der tatholischen) fenn ;" ferner die Borfchrift: "überall foll der Charafter und das Leben des fatanifchen Reiches, als Gegensatz des Reiches Gottes betrachtet und gewurdigt werden", (43 - 52.) womit zu verbinden, daß man, nach G. 96, "das tiefe Elend, in dem die Denfchheit unter der herrschaft des bofen Reiches nach Erlöfung fchmachtet, mahr und lebendig vor die Geele ftellen foll"; endlich daß, nach S. 304: "Erbfunde, Snade, heil. Geift, Rirche, Sacramente, die hauptpunkte in ei-nem chriftlichen Ratechismus" find, unter welchen dann wieder die Sacramente (S. 93.) als der "wichtigste Gegenstand in der chriftlichen Religionslehre " bezeichnet werden, ba "wir durch fie fortwährend in die Verbindung mit Gott fommen." ---

٠

.

Die Beife, wie die bier aufgeführten zwei Gedankenreihen ju einem einträchtigen Gangen ju vereinigen fenn mochten, bat Sr. G. anzudeuten nicht fur nothig gefunden. Und bennoch fordert er felbft, bag in ben Ratechismen Eines aus bem 21n= bern ,nach natürlichen Dentgesethen bervorgebn foll". Die will er aber, Diefen Gefegen nach, aus dem Ginen Schopfer Simmels und ber Erbe ein fortemiges fatanifches Reich, wie will er aus ber allgemeinen Baterliebe Gottes Die Glau= benslehre ableiten, daß der Denich nur durch ben, der fatho= lifchen Rirche gefendeten, beiligen Geift mit Gott in Gemein= fchaft tommen, und nur durch die fatholifchen Priefter mit ihm ausgefohnt werden tonne? - Dogu überhaupt bas Denten, Faffen, Begreifen u. bgl. m., ba boch nur "Glaube, Liebe und hoffnung die 2Burgeln des Eintritts in bas Reich Gottes und ber fortwährenden Gottesgemeinschaft", ba eben Diefe Burgeln ober "Lebenselemente" nach G. 323 "Früchte bes beiligen Geiftes" find, Diefes ,neuen Lebensprincips, welches wir in ber beiligen Laufe erhalten" (G. 189.), von ber fatholifchen Rirche, welcher ber beilige Geift gegeben ift (S. 209.)? Glauben foll ber Denfch, mas und weil Die Rirche lehrt, bas ift romifch = fatholifcher Grundfats; bag er aber fo ju glauben vermag, bas ift, eben ber Kirche zufolge, unbegreifliche, felbft wieder nur ju glaubende Gnabenwir= fung bes ihr verliebenen Geiftes. 2Bobin bagegen bas Begreifen=, bas Faflich = und Unnehmlich = machen = 2Bollen führe, bavon hat Sr. G. felbft jablreiche, fur jeden Ratholiten ab= fcbreckende Beifpiele angegeben, von welchen wir als bas auffallendfte anführen, daß er G. 128 (im entfchiedenften -Biber= fpruch gegen die Grundlehre ber tatholifchen Rirche von ihrer alleinfeligmachenden Eigenschaft und gegen feine eigenen Be= hauptungen) die aus der natürlichen Bernunft und bem un= verborbenen Denfchenherzen gefchopfte Babrheit ausfpricht: "Ber Gott furchtet und Recht thut, bat fein Doblge= fallen. Das ift Jude oder Beide, Daber ober Ferner? Rinber find fie Eines Baters, gefnupft alle an bas eine gartlis che Baterherz Gottes; alle Bruber, Ein Bolf, Eine Familie, Burger Eines Reichs, des bimmlifchen, Erben Gottes und Miterben Chrifti "! --

Rach diefen vielleicht fchon zu aussuchten Erörterungen über den ersten Theil des vorliegenden Wertes wird es wohl erlaubt feyn, uns über den zweiten fritischen Theil auf wenige Bemerkungen zu beschränken.

In einer furgen Einleitung (von G. 63-78.) wird fehr richtig, aber wieder febr unfatholisch bemerkt: "in den ersten Zeiten des Christenthums war der Strahl des gottlichen Le-

bens in ungebrochener Einheit in dem Bergen Aller." - "Es ward aber anders. — Der Strahl brach fich in verschiedene Reflere, fobald der Berftand feine Rechte geltend machte." Dies habe zur Aufstellung des Onmbols genothigt; G. 82 wird aber das apostolische Symbolum ein abstractes, durres Gerippe "der chriftlichen Bahrheiten" genannt. Welche Rategorien bleiben hiernach für das athanafische Symbolum ubrig! — "Man hielt sich jest, so fahrt hr. S. fort, nur meift an die Form des Symbols; es war ein Dechanismus für träge, schwächliche Seelen gegeben".- "Man feste bas hiftorifche Chriftenthum, wie es in der heiligen Schrift erfchien, aus den Augen". - "Es wurde nun leicht Symbol und Sache identificirt, und der Aufschwung zum Gottlichen gelahmt, und die innere Vollfommenheit im Glauben, der Liebe und der Hoffnung darnieder gehalten". - "Rachdem im tridentinischen, Concilium der Ratholicismus fein System als ein geschloffenes Ganze fest martirt und in bestimmte Formen und On mbole gebracht hatte, verfertigte man nach den Beschluffen des Concils einen Ratechismus. Den Catechismus romanus betrachtete man nun als Mufter für jeden anderen." herr G. meint dann, das tridentinische Conci= linm, der Catechismus romanus und Canifius fegen in ihren "Bestimmungen gar oft (nur) aus dem Gegenfatz und ber durch ihn bedingten polemischen Richtung begriffen". -- "Go erforderte es die bamalige Beit. Uber die folgenden Beiten haben Canifius nicht aufgegeben, fondern wiederholt neu herausgegeben in derfelben Form und mit allen Mangeln, die jeder facherfahrne Ratechet mit Recht an ihm ausstellt. Es liegt fast allen nach ihm erschienenen Ratechismen der eine hauptfehler ju Grunde, die durre Scholastif, die das Christenthum in todte erstarrte Beariffe aufloset, ohne organis fches Leben und ohne lebendigen Bufammenhang und ohne ein lebendiges, Alles durchdringendes Bildungsprincip, ohne Liefe und Fruchtbarkeit der Darstellung, ohne tiefe pragmatifche Darftellung der Seilotonomie in ihrer Einheit". (G. 63 -68.) Nicht leicht kann wohl die negative Seite des gefamms ten katholischen Rirchenwesens -- es beginnt hrn, S. zufolge, fchon mit Aufstellung des apostolischen Symbolums und fest sich ununterbrochen fort bis auf den beutigen , Lag - in allgemeinen Zugen scharfer und vernichtender charakterifirt werden, als es in den angeführten Stellen geschehen. Einen ebenfo richtigen Blick zeigt der Verf. G. 68 ff. bei Ungabe der Unforderung, welche unfere Zeit "mit Recht" an einen Ratechismus für Elementarschulen macht, und auch bei Beurtheilung der bereits genannten tath. Ratechismen werden fast durchgangig die Mangel derfelben richtig aufgefaßt und mit achtbarer

Offenherzigkeit gerügt. Dahingegen, wo hr. S. das Getadelte zu ersehen sich angelegen seyn laßt, verfällt er selbst zuweilen in dieselben Fehler, die er gerügt; mitunter entfernt er sich aber auch von der katholischen Kirchenlehre, und zuweilen sogar verleht er noch tiefer die katechetische Zweckmäßigkeit, als die von ihm recensirten Katechismen. —

Wie ist, um nur Einiges hier zur Begründung unseres Urtheils anzuführen, wie ist 1) miteinander zu reimen, wenn Hr. S. gegen Canistus behauptet: Gott habe den Menschen gemacht "als sein Ebenbild" (S. 86.), wonach also der Mensch Gottes Ebenbild, wie auch (nach S. 137.) Gott den Leib des ersten Menschen von der Erde genommen, "die Seele ging aber von Gott selber aus"; wenn er dagegen gleich darauf behauptet, der Mensch (Gottes Ebenbild) habe durch die Sunde Gottes Ebenbild entstellt. Wie konnte Gottes Ebenbild das Ebenbild Gottes entstellen? —

2) Nach S. 79 fann der Sünder nicht "fich ganz ju Gott wenden, wenn Gott nicht zu vor fich zu ihm wendet mit all feiner Liebe", und nach S. 81 foll Gott begriffen werden, als der getrene, liebevolle Bater, der Jahrtausende "hindurch feine Baterliebe an den Menschen bewiesen". Nach S. 86 und 87 hingegen war "Sinai's Gott" ein folcher, der nicht "mit der christlichen Liebe in allen Herzen und Geistern herrscht, sondern mit Donner und Blitz erschüttert, daß man feinen Willen erstülle".

3) S. 95 bringt hr. S. auf Darstellung des Reiches bes Satans, und fragt: "was in aller Welt das Rind mit der Begriffsbestimmung thue", die von Canissis und Undern gegeben, daß "die Sunde ein freiwilliges Uebertreten des Gebotes Gottes oder Abirren von dem Wege des Gesetses"? hr. S. will dagegen, der Mensch foll "in sich das Erbubel in verschiedener Form schauen u. f. w."! --

4) S. 142 wird am Katechismus v. Dverberg und überhaupt getadelt, daß "so viel vom Verdienen des Himmels gesprochen werde". "Man bilde doch nicht, heißt es ferner, schon das zarte Alter zum Egoismus heran n. f. w." Und doch hat Ehrisfus selbst fast an jedes seiner Gebote und Verbote eine Verheißung oder eine Drohung angefnühft, und Hr. S. antwortet selbst S. 16 auf die Frage: "woher heil? — Aus der Religion; der Gedante: Gott wird mich ftrafen, mit der Holle, mit dem Fegfeuer, wenn ich aber stege, Friede im Herzen, ich fann froh zu Gott aufblicken, werde einst zum lieben Gott kommen u. f. w."

5) S. 154 ff. wird Overbergs Unterricht über Gottes heis ligfeit getadelt, und foll derfelbe u. a. durch Folgendes erfest

werden: "Gott verstieß den Obersten der Geister auf immer; als die ersten Menschen seinen Willen übertraten, verstieß er sie sogleich aus dem Paradies, und gab sie Preis allem Elende des Lebens; als die ganze Menschheit seinen Willen übertreten, mußte der eingeborne Sohn Gottes kommen, um den verletzten Willen Gottes zu erfüllen für die Menschen; Alles beweiset, daß nur Ein Wille ist, der Alles erdrückt und zermalmt, das ihn beugen will; daß jeder Ungehorsam uns, wenn wir fortsahren, über furz oder lang vernichten wird". Und gleich auf diese Schilderung eines Lamerlans, oder etwa eines Schiwa, folgt die rein rationalistische Mahnung: "daß uns nichts rettet, als Vesser

6) Durchaus irrig parallelisit S. 296 ff. Hr. S. das im alten Lestament in Eine Organisation zusammengehende Lehr-, Mittler=, (Priester=) Umt und Königthum mit dem Lehr-, Priesteramt und der Kirchenordnung im N. L. Besteht doch gerade darin der Hauptunterschied der alten, mittleren und neueren Zeit, daß in der ersten die drei Functionen sich in eine einzige Theokratie vereinigt fanden; daß in der zweiten der Staat sich ablöste von den beiden anderen; in der dritten aber, seit der Reformation, auch das eigentliche Lehramt sich durch den Gelehrtenstand der Laien von der Kirche abgesondert, wie dann auch das Mittleramt sich specifisch verändent hat in jenen drei großen Weltepochen.

So ware noch gar Manches zu rugen; gar Manches aba auch lobend anzuerkennen, wie g. B. mas über die Lehren von der hoffnung, der Liebe, den Pflichten, der Gnade (G. 163 -188.) vom Gebet (232 ff.) gesagt wird, wenn wir nicht ichon fürchten mußten, ju weitläuftig geworden ju feyn. Wir be merten nur noch, daß nach hrn. S. der Ratechismus von 30feph Beber (Sulzbach 1819) ,, unftreitig zu den beffen gehore, die er kenne; Salbung, Fulle und Leben trete uns hin entgegen "; ja hr. S. glaubt fogar ,, im Allgemeinen in Be bers fatechetischen Principien und Grundfagen geschrieben m haben". (G. 294. 310.) Dagegen wird der von Rubn beraus gegebene Rat. Felbigers (1828) als Muffer, wie man nicht fatechifiren foll" (G. 255.) und das handbuch von Dullenberg (Paderborn 1827) als ein "Knochengebäude ohne Kleifc und Leben, " und auch als "Ideal eines Rat., wie er nicht fenn foll" (313. 315.) charafterifirt. - Barum aber in die Reihe der beurtheilten Ratechismen das "Lehrbuch der chriftfa-tholifchen Religion von 3. F. Bat," welches fchon 1822 sum achtzehnten Dal aufgelegt werden mußte, nicht aufgenommen worden, bafur, wie fur manche andere Auslaffung,

hat hr. S. feine Grunde uns mitzutheilen nicht fur gut ge=

Bir zweifeln nun nicht, baf bie vorliegende Schrift viel= fachen Duten ftiften wird, und zwar befonders baburch, baß fie auf bie verschiedenften Beifen, abfichtlich und unabsichtlich, fo viele Widerfpruche augenfcheinlich gemacht bat, in welche ber Katholicismus mit dem befferen Geift ber neueren Beit ge= rathen ift. Offenbar haben gerade Diefe Widerfpruche bas tin= berfreundliche Gemuth des Brn. Berfe. jur Entwerfung feines Planes hingetrieben. Da er aber feinen Gegenstand mehr ge= muthlich als wiffenschaftlich ergriffen, fo hat er zwar manche einzelne Biberfpruche außerlich wahrgenommen und fie auszualeichen gefucht, nicht aber ben nabicalwiderfpruch gefeben, ans welchem jene felbft hervorgegangen, ben Widerfpruch, in welchem einestheils das rom. = fath. Onftem der hiftorifch gegebenen, unveranderlichen, immer und uberalt ge= genwärtigen, abfoluten Autorität fich findet mit bem Grundfas unbedingt freier Forfchung und Prufung bes Gegebenen; anderntheils das Onftem bes Kalles, bes beschrankten Gottes=, und bes ungeheuren und emi= gen Gatansreiches mit bem Syfteme allmabliger Entwickelung, unendlicher Perfectibilitat und ber End= lichfeit alles Bofen!

So hat Hr. S., statt ben Widerspruch ju verschnen, nur die auseinanderliegenden Momente desselben unbedachtfam conglomerirt. Lassen wir daher feinem wohlwollenden Streben volle Gerechtigkeit widerfahren, so können wir die Urbeit felbst boch nur als einen nothwendig mißlungenen Versuch einer concordantia discordantium anschen, und durfen ebenso wenig verschweigen, daß schr Bieles und Hauptfächliches, was darin Treffendes gegen die gewöhnlichen kathol. Katechismen vorgebracht wird, bereits in der von Hrn. S. wahrscheinlich nicht gefannten, sehr schätzbaren Ubhandlung "über den neuen katholischen Ratechismus" (Frankfurt a. M., bei Varrentrapp und Wenner 1789) und in den noch früheren frankfurter Beiträgen zur Verbessferung des kath. Gottesdienstes" sich fräftig ausgesprochen findet. --

Chails maintaine in an annual annual an us "...

1

## Der Katholik und die freiburger Beitschrift.

VII.

Benn Protefianten gegen romisch = fatholische Lehren, Gebräuche oder Einrichtungen ankämpfen, dann werden ihre 2nariffe häufig damit abgelehnt, daß man den Angreifenden Untenntniß der Rirche, in welcher fie nicht aufgewachfen fenen, porwirft und dann ohne Beiteres Die Ratholicitat Der angeariffenen Puntte ablaugnet. Berden bingegen eben biefe Lebren, Gebrauche und Einrichtungen von firchglaubigen Ratholifen apologifirt, dann werden diefe Upologeten und ihre Urbeiten gepriefen und niemand zweifelt an der Kirchlichkeit ber anderweitig verläugneten Puntte. Selbft rationalifirende oder auch phantafirende und fentimentalifirende Ratholiken werden oft noch mit freundlichstreichelnder hand dem Publifum vorgeführt, wenn fie nur recht entschieden gegen ber Protestantismus, Philosophismus, oder zum wenigsten gegen Die fogenannte Berftandesauftlarung proteffiren. Bebe bagegen bem neologischen ober auch palaologischen Katholifen, wenn er daffelbe als chriftliche Rirchenlehre darzuftellen fucht, was die zulest Erwähnten als folche bargestellt haben, bierbei aber, nicht verdectt, wie eben diefe, fondern offen und unum-wunden, der tatholifchen Rirche felbft die Mangel oder Irrthumer jur Laft legt, die er befampft. Er wird mit Galle uber fchuttet und mit Sohn begeifert; feine Inconfequenz wird ver-spottet und die Nichtigkeit feiner hiftorischen Angaben verdache tigt, oder in Maffe geradezu geläugnet.

Wie aber, wenn ein Schriftsteller, von Geburt an ju fatholischen Rirche gehörig, einestheils die Lehre derfelben aus ihren Autoritäten, weder ueo = noch palåologisch, sondern reinhistorisch und ruckstellt so zu erniren sucht, anderestheils das aus denselben ermittelte System darstellt als, seinen Hauptprincipien nach, der Lehre Christi, der Vernunft, der Liebe und den übrigens allgemeingeltenden Grundsäten widersprechend? Wie benehmen sich gegen einen solchen die sich katholisch nennenden Recensenten? Eine Probe hiervon durfte einem ruhig zuschaucnden, gerecht urtheilenden, billig gesinnten Publikum wohl nicht unlieb seyn; denn an den Früchten erkennt man am sichersten den Baum, auf dem sie gewachsen.

Bu der letterwähnten, freilich wenigst zahlreichen Claffe von Schriftstellern darf, in dem klaren Bewußtfenn feines Strebens, wohl sich zahlen der Verfasser nachfolgender Schriften:

1) Ueber alleinseligmachende Rirche (Frankfurt a. R. 1826, jest in Commission bei Bandenhock und Ruprecht # Gottingen \*). XL. und 556 S.), worin das Dogma von alleinfeligmachender Eigenschaft der rom. = kathol. Kirche aus den Quellen dargelegt, dann dessen Bernunft =, Lieb = und Schriftwidrigkeit dargethan, zuletzt dessen geschicht= liche Entstehung, Folgen und theilweise Antiquirung eror= tert wird.

- 2) Die römisch=kathol. Kirche im Verhältniffe zu Biffenschaft, Necht, Kuust, Wohlthätigkeit, Reformation und Geschichte, oder: Ueber alleinseligmachende Kirche, 2te Abtheilung. (Göttingen, bei Vandenhöct und Ruprecht, 1827. XXXII. und 476 S. 2 Thir.) und
- 3) Bas beißt romifch-fatholifche Kirche? Uns firchlichen Autoritäten ju beantworten versucht von F. B. Carové. (Altenburg, 1828. XX. u. 172 G.)

Dr. 1. wurde vom Berfaffer, weil er wünschte, ein jest felbst von Ratholiten oft bemanteltes Dogma ans belle Lages= licht ju bringen, an die Dedaction des (ftrafburger) Ratho= liten im Upril 1826 uberfendet. Erft nachdem die gottinger Ungeigen (Dr. 185. 1826) bemerft hatten, feit Bertmeifter (1789) fen tein ftarferer Angriff gegen den romifchen Ratholi= cismus geschehen, als durch biefes Bert, erschien im Decem= berhefte beffelben Jahres eine Recension deffelben im Ratholiten, von frn. F. Geiger, ehemal. Profeffor ber Theologie ju Lucern. Dicht der hundertfte Theil des gangen Bertes wurde barin recenfirt, bas Uebrige in Daffe verworfen, und ber Berf. als Seibe, ja, als Untidrift bezeichnet. Indeffen wurde Ulles, was Sr. Geiger gegen jenen hundertften Theil vorgebracht hatte, burch firchliche Autoritaten in einer Untifritif widerlegt, und Diefelbe unterm 15. Februar 1827 an Brn. Liebermann, Dama= ligen Berausgeber bes Ratholiten, mit dem Erfuchen überfendet, fie in eines der nachften hefte des Ratholiten einructen, oder mit Mach= ftem an ben Berf. guruchgeben gu laffen. Erft als nach funf Monaten weder Einrückung noch Rückfendung erfolgt war, ließ ber Berf. ber Untifritif fie ber damals erscheinenden 2. Ubtheilung ,,über allein= . feligmachende Rirche" im Unhange beidrucken. Da fie feitdem weder in den Ratholifen eingerücht, noch in demfelben widerlegt worden ift, fo fieht ihr Berf. fich berechtigt, bas Benehmen bes Ratholiten als ungebuhrlich zu bezeichnen, ben Inhalt ber Untifritit aber als vom Ratholifen zugestanden fo lange angu=

\*) Damit biefe Edrift auch weniger Bemittelten zugänglich werbe, und ihr Berfaffer sich balb verantaßt finden möge, eine theils umgearbeitete, theils vermehrte Auflage davon zu veranstalten, hat berfelbe den er= sten, schon billigen Preis von 4 fl. auf die halfte herabgesegt. fehen, als er nicht durch dargelegte Autoritäten förmlich wis verlegt und entfräftet worden, was freilich nicht wohl für möglich zu halten ift, da jene Untikritik sich bereits auf die höchsten, in der röm.=kathol. Kirche geltenden Autoritäten stützt.

Rr. 2. wurde im Katholiken gar nicht recensirt, obgleich die anerkennenden Beurtheilungen diefer Ubtheilung im theologischen Literaturblatt zur allgem. Kirchen-Zeitung, in den hallischen und jenaischen Literaturzeitungen 2c. hierzu eine gerechte Beranlassung hatten geben durfen.

Scloft Nr. 3., welches gleiche Anerkennung, wie die beiben anderen Werke, gefunden, blieb unangezeigt, und fein Verf. glaubt daher auch seine Darstellung des rom.= kathol. Rirchen= systems, da sie ebenfalls aus kirchlichen Autoritäten geschöpft ist, so lange als vom Katholiken als richtig anerkannt an= sehen zu durfen, dis derfelbe ihm die Ungultigkeit der ange= sührten Autoritäten durch höhere Autoritäten wird dargethan haben \*).

Dder ginge die Anmaßung dieses Katholiten etwa so weit, daß er seinen Lesern und dem Verf. jener Schrift zumuthen wollte, diese lettere schon dadurch für widerlegt zu halten, daß er, bei Belobung der neu erscheinenden "Zeitschrift für die Geistlichteit des Erzbisthums Freiburg" (im Septemberhefte 1829. S. 363 und 364) sich solgendermaßen vernehmen ließ?

"Einige Werke werden nur ganz kurz angezeigt, und in wenigen aber scharfen Zügen wird denselben nach Gebühr die Nativität gestellt. Als Beispiel heben wir folgendes heraus:

## Bas heißt romisch=katholische Kirche 2c. von Dr. K. 28. Carové.

1) In jedem Lehrbegriffe find nicht alle Gate von gleicher Burde. Nur einige find Grund- und Claubensfate: um fie her bleibt immer ein Spielraum, worin die eigene Combination sich ungehindert bewegt.

2) Selbst hauptsätze erleiden in der Erklärung oft Ein= schränkungen oder Erweiterungen, die dies- und jenfeits der

<sup>\*)</sup> Mit Bedauern tragen wir die Bemerkung nach, daß auch die so inhaltreiche, durchgängig würdig gehaltene "theologische Quartalschrift" es nicht für dienlich gehalten hat, ihre Meinung über die drei erwähnten, ihr vor zwei Jahren vom Verf. übersendeten Schriften dem Publikum darzule: gen. Dieles Schweigen zu deuten, überläßt der Verf. den Lefern, welche ermeffen mögen, ob hier der Rechtsgrundsas anwendbar: qui tacet, consentire videtur.

Ulpen ober bes Mheins nicht auf gleiche Beife gedacht werden.

3) Wer deffen nicht kundig ift, dem geschicht leicht, was dem Hrn. Verf. begegnet. Er macht feinen Katholicismus felber, wie Onkel Loby feine Festungen im Krantgarten, um sie nachher zu beschießen.

4) Wir wiffen nicht, was ihn auf das Feld der Theologie verloctt hat; denn er felbst nennt sich Licencié en droit, und ist demzufolge ein Franzose, und etwa früher katholisch gewesen. Ware das, so mußte er in Frankreichs duntelstem Wintel geboren feyn.

5) Manchem Deutschen möchte es vorkommen, er habe im Mittelalter die Theologie gelernt, gegen die er schreibt, und doch ist er, nach der Unterschrift, dermal zu Frankfurt. Wenn sich etwa ein theologischer Nachlaß aus jenen Zeiten in irgend ei= nem Kapuzinerkloster vorfände, wie mag Hr. E. die guten Pa= tres, die ohnehin immer mehr vom Schauplatze der Welt verschwinden, noch mit Controversen belästigen? Wir bitten Sie, Hr. E., schreiben Sie nicht mehr gegen die Kapuziner."-

Der Verfaffer ber hier bespöttelten Schrift mußte nach diefer Probe aus der freiburger Zeitschrift es für zeit = und mu= heraubend halten, Machfrage nach derselben zu halten und irgend weitere Notiz von ihr zu nehmen. Erst nach Jahr und Lag durch einige achtbare Zeitblätter auf das nugliche Streben diefer neuen Zeitschrift aufmerkfam gemacht, suchte er Einsicht von ihr zu erhalten, und las aufmerkfam die drei ersten hette berfelben durch. Es fey ihm gestattet, hier feine Meinung über das Gelefene niederzulegen, und zwar zuerkt über das über feine eigene Schrift gefällte Urtheil, demnächst über die Lendenz der übrigen Artikel.

I. Die vom Katholiken angeführte Recension fand er im 2ten hefte S. 264 vor, und nur der Umstand, daß unter fammtlichen Recensionen in den drei ersten heften biefer freiburger Zeitschrift sich keine einzige der vorstehenden abnliche finder, wie denn auch (heft 3, S. 229 zufolge) die heransgeber "sich zum Gesethe gemacht", "daß der Lefer verständigt werden foll, was er zu erwarten habe, und, wo fie ihr Urtheil einlegen, feh es nur Er, dem fie Stoff andieten, über die Behauptungen und Angaben eines Schriftstellers bei sich felbst abzuurtheilen", welchem Gesethe sie auch durchgängig treu geblieben sind, — nur diefer Umstand konnte den Berf. jener allein dort so ungebuhrlich behandelten Schrift veranlassen, sich offentlich über das über sie gefällte Urtheil zu erklären.

-

Bas unachft die personlichen Berhaltniffe des Berf. betrifft, fo verweift er den Rec. auf die Borrede zur oben als Dr. 2. angeführten Schrift, wo derfelbe feben wird, daß man nicht gerade ein Franzofe fenn muß, um Licencié en droit ju werden; benn der Berf. ift ju Coblenz geboren. Er wird ferner feben, daß diefer vom Studium der Rechte und der Philosophie zu dem der Theologie nicht verlockt, sondern gleichsam zu demfelben genothigt worden ift, da er durch die Laufe der tatholifchen Rirche einverleibt, die feit der Repriftination der 3efuiten immer scharfer wieder hervortretende Eigenthumlichfeit Diefer Rirche in immer entschiedenerem Biderspruche dem Geifte ber neueften Beit fich entgegenstellen fab, und er hierdurch fich im Gewiffen verpflichtet fand, die beiden Syfteme der Autorität und der freien Forschung des Katholicismus und Mationalismus genau zu prufen, und zu dem für wahr erfannten fich offen zu bekennen; endlich, daß derfelbe awar die tatholifchen Grundlehren vom Glaubenmuffen, von alleinseligmachender Eigenschaft der Rirche, von ber Ewigkeit der höllenstrafen, von Unveranderlich feit der gangen Rirchenlehre und dem durch diefes Alles nothwendigen despotischen Sierarchismus, ju verwerfen fich genothiget gefunden, daß er aber zu keiner anderen Rirche formlich übergetreten, weil er unter den verschiedenen offentlich anertannten Glaubensbefenntniffen feines gefunden, welches er ohne Vorbehalt hatte annehmen können. 280hl fab er zwar aus einigen gedruckten Berichten, daß akatholische Pfarrer bier und dort ehemalige Ratholiken zu einer fogenannten geläuterten evangelisch = protestantischen Rirche aufnahmen und ihrem Gutdunken die Abfaffung des abzulegenden Glaubens. betenntniffes uberließen, welches bann etwa auch ein rein rationalistisches, vollig unsymbolisches seyn konnte. Ein solches Betenntniß fuhrt aber den Aufzunehmenden eigentlich nur in die Gefellschaft des aufnehmenden Pfarrers cin, in welcher er fich schon findet, und hochstens noch in den formlosen Berein der zufällig mit ihm Gleichdenkenden, in welche er ebenfowohl durch ein gedrucktes Glaubensbefenntniß eintreten tonute \*); aber ein Pfarrer ift noch teine Rirche, und eine Bielen gemeinfame bloße Glaubensmeinung ober auch Ueberzeugung ift noch fein Symbol, welches, wenn auch noch fo furz, doch bis auf Beiteres noch immer als unentbehrlich anzuschen ift, um eine außerlich ertembare, wirkliche und namhafte Rirche zu constituiren.

\*) Freilich ist auch mit einem folchen Glaubensbekenntnisse nicht vie geholfen, ba das jest allgemein zugestandene Recht der freien Forschung den Bekennenden schon am nächsten Tage zur inneren Abanderung seines Bekenntnisse bestimmen kann.

Db endlich ber Berf. , bie Theologie im Mittelalter gelernt", ob er fie aus ,,einem theologifchen Rachlaffe in irgend einem Rapuzinerflofter" gefchopft, Dies fann dem lefenden Publifum, welches nur bas Geleiftete beruchfichtigt, vollig gleichgultig fenn. Dem freiburger Inquifitor aber, ber wohl nicht baran bachte, baß bie fromme Begeifterung ber Cardinale einmal einen Rapu= zinergeneral (Dius VIII.) zum Stellvertreter Chrifti machen tonnte, geben wir noch weiter ju bedenten, ob es fich fur einen rechts= glaubigen Ratholiten gegieme, einen geiftlichen Drben ju verfpots ten, beffen Mitglieder, im Ginne ber Rirche, ber fie ans geboren, burch Ublegung ber brei Gelubbe: ber Urmuth, bes Geborfams und ber Reufchheit, bem boch ften 3deale, nam= lich Chrifto, fich am meiften annahern \*), und durch Befolgung ber "evangelifchen Rathfchlage" fich, nach Auguftin \*\*), 21n= fpruche ,auf großeren Rubm", und, nach Sieronymus \*\*\*), Ausfichten ,auf großere Belohnung" erwerben, als alle biejes nigen, die nur die Gebote zu erfullen fich angelegen fenn laffen. ---

357

Wir geben ihm dann noch ebenfo ernftlich ju bedenten, ob es einem redlichen Ratholifen gezieme, in Die afatholifche Berfpottung bes Mittelalters einzuftimmen, welches boch, bem ae= wohnlichen Bortgebrauche zufolge, Die Jahrhunderte von Gres gor b. Gr. (bem vierten und letten vorzugeweife fogenannten Rirchenlehrer) oder doch von Karl dem Großen an bis zur Re= formation bin begreift, eine Beit ber allein berrichenden rom.=fath. Rechtglaubigfeit, worin gablreiche Sei= lige glangten, ungablige Rlofter (von ftrengen Chriftusnachahmern !) gestiftet und bevolfert wurden, und Die Theolo= gie noch im unverbruchlichften Bunde mit bem, was man Dbis lofophie nannte, fand. Dber gebort ber h. Unfelmus von Canterbury, gebort ber h. Bernhard, Diefer leste, noch fürglich erft canonifirte Rirchenvater, nicht dem Mittelalter an? Stand nicht ber h. Thomas von Uquin und Bonaventura, vor Ullem ber erfte, Jahrhunderte lang in gleichem, ja, fait boberem Unfchen, als Die Rirchenvater felbft, und fteben fie nicht noch jest barin in Opanien und Rom +), und zwar fraft ihrer redlichen und firengen Confequenz, ihrer oft

\*) In ber 1823 zu Eanböhut neu aufgelegten Summa doctr, chr. etc. P. Canisii Inst. heißt es p. 229. : hujusmodi consilia Christus, perfectionis evangelicae absolutum exemplar, non verbo tantum docuit, sed etiam exemplo vitae suae sanctissimae nobis confirmavit etc.

\*\*) Serm, 16. de temp.

\*\*\*) Ep. 22. ad Eustach. In this China anting alling

+) Roch Dius VI. berief fich in einem Breve vom 10. Marg 1794 auf die Autorität bes heil. Thomas v. Aquin.

. againg has

tieffinnigen Frommigkeit, ihrer ungeheuchelten Demuth und ihres ungeheuchelten Fleißes? wie dieses Alles, so vereinigt, wohl fcwerlich weder in Maing, noch in Freiburg jest anzutreffen fenn mochte. Ja, lebt und webt das rechtglaubige Spanien nicht noch jest im eigentlichen Mittelalter; ift nicht ber ungetrubte Fortbestand der einen, allgemeinen rom. - tath. Rirche, die auf dem unerschutterlichen Glauben an ihre Infallibilität beruht, wefentlich gefnupft an die mittelalterlichen Inftitutionen der Rreuzzuge gegen die Reper und Unglaubigen, der Inquifition und des Inder? Ift er nicht bedingt durch Die Que-rottung aller, die neuere, nachmittelalterliche Zeit charafterifirenden Staatsgefete, und namentlich der Lolerang, Der Preffreiheit und der parlamentarischen Repräsentation? Jammern nicht alle pabstliche Entyflien bis auf den beutigen Lag uber den in Folge Diefer Gefete uberall uberhand nehmenden Unglauben? Dder will etwa ein freiburger oder mainzer Ratholik dem Dberhirten der Rirche auch noch das lette Recht befritteln, den fichtbaren, reißenden Untergang feiner transalpinischen heerde zu bejammern, und die "Deften der Bis belverbreitung", des Rationalismus und Lole rantismus, und den eigentlichen Bahrwolf, die conftitutionelle Preffreiheit, zu verwünschen und deren Selfers-helfer mit dem geiftlichen Schwerdte des Anathems und der Uebergebung an den Fürften des ewigen Lodes ju richten?

Bir haben bier fur einen Augenblict als richtig gelten lafs fen, baß bie Schrift: "Bas beißt rom.-tath. Rirche?" fich nur auf mittelalterliche Rirchenlehre ftute. Uber Diefe Behauptung des Rec. ift unwahr, wie bei dem fluchtigen Durchblicke diefer Abhandlung wahrzunehmen ift, und wir forden nun unfererfeits den freiburger und mainger Ratholiten auf, nicht dem Berf. jener Schrift, fondern dem deutschen Publitum offen zu erklären, welche von allen in der fraglichen Abhandlung aufgeführten Autoritaten von ihnen als firchlich bindend anerfannt werden, und welche nicht? Db fie einen Grenaus, Epprian, Augustin, Sieronymus, Chryfostomus, Binceng v. Lerin, Gregor DR. und Bernhard, die dort angeführt merden, noch als Rirchenvater wollen gelten laffen? Db fie die allgemeinen Concilien vom Lateran, von Lyon, Bafel, Trient zc. noch als ofumenisch anerkennen? Db fie dem rom. Ratechismus, dem Pontificale rom. und dem Index noch einiges Anfehen jugeftehen? Db und worin denn der b. Thomas v. Uquin, ein Alphons de Caftro, ein Cardinal Cufanus, ein Canifius, Bellarmin, Loletus und Lucius Ferraris, ein Boffuet und Fenelon, ein Gailer, Onymus, Binterim, Balter und Bifchof Biegler, endlich ein Butler, Marfh, Sufenbeth und Gother

von den echten rom. = kathol. Lehrbegriffen abgewichen find, und welche Autorität den Beschluffen und Entyflien eines Ele= mens XIV., Pius VI., Pius VII. und Leo XII., von Seiten ber Rechtgläubigen zuerkannt werden muffe? — Endlich fordern wir fie auf, dem deutschen Publikum ein für allemal und unverhohlen zu eröffnen, welches die eigentlichen "Grundund Glaubenssche" im rom.=tath. "Lehrbegriffe", und welches die "hauptfähe" unter denfelben feyen, welche "dies- u. jenfeits der Alpen oder des Rheins" auf verschiedene Beife "gedacht werden" tonnen, ohne die Einheit und Allgemeinheit und Immer= dieselbigfeit der rom.=tath. Kirche, die doch deren specifisches Mertmal feyn follen, zu verlehen?

359

Bir fordern fie aber jur Beantwortung Diefer Fragen auf, nicht damit das Publifum Die rom. = fath. Rirchenlehre erft fennen lerne; benn bieje ift aus bem allverbreiteten, überall anerfannten tridentinifden Glaubensbefenntniffe binlanglich ju entnehmen, und bas in der fraglichen Ubhandlung ,was beißt r.= f. R." aufgestellte Onftem Diefer Rirche ift fein anderes, als bas bes tridentinifchen Conciliums, in Berbindung gefest mit bem ber vorhergehenden ofumenischen Concilien \*); fondern bagu fordern wir jene Journaliften gur Beantwortung ber aufgestellten Fragen auf, damit das Publifum ein für allemal wiffe, was es von benfelben ju halten habe. Es wird fich bann von felbft berausstellen, wer fich "feinen Ratholicismus mache"; ob berjenige, ber ihn aus ben Rirchenvatern, ofumenischen Con= cilien, Ratechismen und aus den viele Jahrbunderte lang gleich= maßigen Rirchenlehren und Rirchenhandlungen fchopft, oder ein freiburger oder auch mainger Pamphletift, der das Mittel= alter und die Rapuginer verspottet, ber einen nur Babrheit fu= chenden Schriftsteller burch Perfonlichkeiten lacherlich zu machen fucht, und von Grundfaten ausgeht, Die mit den Principien der Reformation identisch find? Denn Dieg wird boch jeder nicht vollig Stupide zugeben muffen, daß die Reformatoren zunächft fich nur bie Befugnif vorbehielten, über einige Sauptfase des rom. = fath. Lehrbegriffes auf andere Beife ju benten, als man jenfeits ber Ulpen bamals bachte und gerade fo noch wirts lich denft \*\* ).

\*) Das ganze Syftem liegt in ben Worten bes Glaubensbekenntniffes: "Ich anerkenne die heil. katholische und apostolische römische Kirche, als die Mutter und Lehrerin aller Kirchen, und schwöre bem römischen Papste, dem Stellvertreter Jesu Christi, wahren Gehorsam; ebenso nehme ich an und bekenne ich zweisellos alles Uebrige, was von den heil. Canones und detumen. Concilien 2c. bestimmt worden ist, und versluche ebensalls alles Entgegengesetzet." (Uebers, v. Egli.)

\*) Und nicht blos bas Mittelalter und alle allgemein anerkannte Rir:

24 \*

Bir fehen aber einer beutlichen Beantwortung ber aufgeftellten Fragen um fo zuversichtlicher entgegen, da wir, falls diefelbe nicht erfolgen sollte, einerseits die von uns versuchte Beantwortung der Frage: "was heißt rom.-fath. Rirche?" als von beiden Zeitschriften fur richtig anerkannt anfehen, anderseits den von ihnen dagegen aufgenommenen Urtitel als muthwillige Wahrheitsverlezungsbezeichnen zu durfen, uns berechtigt betrachten werden.

Der Unterzeichnete hofft hierdurch ein Scharflein zur allgemeis neren Offenbarung der Bahrheit beizutragen, und wird diefe auch aus feiner Berfpotter Munde willtommen heißen; aber eben darum fuhlt er fich berechtigt, es ihnen jur Gewiffenspflicht ju machen, ihn des Irrthums zu überführen, wo fie ihn des Irrthums angeklagt haben. Die Beiten find nun einmal vorüber, wo man ben Schriftstellern, und waren fie auch gunftige Lehrer und Beift-liche, auf ihr Wort glaubt. Uber die Beit ift auch vorbei, wo folche Bunftler den vernunftigen Laien, und ware er ,, in Frantreichs finfterftem Binteln geboren", beliebig mißhandeln durfen, ohne ebenwohl von dem mighandelten Schriftsteller vor den Richterftuhl der offentlichen Meinung vorgeladen und zur Ungabe ihrer Klagarunde angehalten werden zu durfen. Die Deffentlichkeit und Freiheit der Verhandlungen führt manchen Unfug herbei, aber fie hat in fich felbst auch das Correctiv ihres Migbrauchs, und, ungeachtet der anscheinend jest einreißenden Frivolität der Preffe, iff dennoch die jezige Zeit vielleicht die ernstefte, die noch von Denn alle Illusionen, alle Menschen erlebt worden ift. Beuchelei und Scheinheiligkeit, alle geiftliche und weltliche Dectmantel und Verschleierungen des Stundwahren werden gerriffen und gerftaubt. Die Menschen find teine Rinder mehr, die fich von fchlauen Jesuiten burch einige bunte Beiligenbilder gewinnen laffen. Ueberall drangen fich die lebendigen Dahrheitsblüthen aus den vertrockneten fymbolischen und rhetorischen Bluthendecken hervor; man will die Wahrheit in ihrem eigensten, schlichten Unschuldsgewande erblicten; jeder Gedanke ringt nach feinem angemeffensten Ausdrucke; jede Wahrheit foll sich in der That bewähren, und jeder Mensch foll

chenlebrer, felbst noch Boffuet, selbst noch ber forbonnische Professor be la Pogue verwirft im Tract, de eccl. Christi (ed. tertia. Lut. Par. 1816) p. 16. solche Unterscheidung: jam manifestum est, distinctionem articulorum fundamentalium et non fundamentalium, merum esse commentum scripturis evidenter repugnans, toti traditioni ignotum, et in desperatae causae praesidium a Juriaeo excogitatum: addimus illam absurdis et incommodis gravidam esse. 1) nulla statul potest regula, qua distingui possint articuli fund. a non fund. etc. 2) ex (hac) distinctione nascitur monstrosior Tolerantismus etc.

thun und leben, was er glaubt und fpricht. Da hilft es Nichts mehr, sich den Schein zu geben, als ignorire man, worauf es eigentlich ankomme. Bergeblich ist es auch, das, was einmal als unhaltbar, als unwahr erkannt ist, um zeitlicher Interessen und Nebenrücksichten willen zu verblumeln, und den Dintensischen ähnlich, sich durch einen trüben Dintenerguß dem Angreisenden unsichtbar zu machen. Die Wahreit hat schon zu viele Freunde, und ihre Freunde sind schon zu fampfgewöhnt. Nur eine Flucht wird noch gestattet, die des dritten Horatiers; nur eine Schot wird einer Nechtsertigung gleich geachtet, das Schweizen auf offen bar muthwilligen Angriff der einzelnen Person

hier aber gilt es nicht bie Perfonlichkeit bes Unterzeichneten, fondern die hochftwichtige Frage nach den Quellen, aus denen der echte Ratholicismus ju fchopfen ift. — Auf diefe Frage fend Ihr vorgeblichen Bortämpfer der rom. stathol. Rirche nicht mir, fondern dem deutschen Publikum, eine offene Ertlärung schuldig, wollt Ihr nicht, wie laues Waffer, ausgestoßen werden, als die Ihr Euch — ganz und aufrichtig — wesber zu dem leben swarmen Systeme des Selbstprüfens, noch zu dem talten und erstarren den Systeme der infallibeln Antorität anschließet. Nur zwischen diefen beiden ift jett noch für Gebildete die Wahl; benn nur diese beiden haben sich als folgerichtig erwiesen; obgleich freilich die Folgerichtigfeit des letzteren zur abfoluten Weltmonarchie des Pabstes und zur Behauptung derfelben durch Inquisition und Jesuiten un ausbleiblich hinführt.

Uchtbar ift aber jede in sich felbst zusammenhängende Ueberzeugung; verächtlich dagegen jede Uchselträgerei; verächtlich oder voch bemitleidenswerth ehenso sehr jeder römische Katholit, der mit der Autorität feiner Kirche marktet, als jeder Protestant, der die Autorität der überlieferten Kirche verwirft, nur um an die Stelle der gesammten vorreformatorischen Kirche die Autorität einiger Reformatoren oder gar seine eigene zu sehen.

## VIII.

## Die letten Dinge bes romischen Ratholicis= mus und bes symbolischen Protestantismus.

Auffallend und bemerkenswerth, wenn auch natürlich, ift bie gleichformige Entwickelung bes romischen Ratholicismus und des firchlichen oder fymbolischen Protestantismus, und das gegenwärtige Zusammeutreffen ihrer letten Dinge.

Ausgebend von individueller Begeifferung und Gelbffftandigfeit, in der That alfo vom Princip der Autonomie, fand der Protestantisinus fich bald jur Feststellung eines gemeinfamen Glaubensbegriffes genothigt. Bie feft man fich bierbei auch an die heil. Schrift anzuklammern fuchte, die Deutung, die man ihr gab, war von Individuen ausgegangen, und zwar von folchen, die fich ber Autoritat Des bisherigen firchl. Gemeinmes fens und der, von ihm uberlieferten autoritatifchen Deutung, fraft des Gewiffens, entgegengestellt hatten. Damit war ein für allemal der individuellen Uebergeugung bas Primat in Glaubenslachen zuerkannt, und mehr oder minder langfam, aber unaufhaltsam ift der Protestantismus bis zu den außerften Coufequenzen diefes formalen Princips fortgeschritten. Bu diefen Confequenzen glauben wir noch felbft jene Juconfequenz rechnen zu muffen, welche in diefen Lagen die b. Schrift durchaus willführlich auf das Profrustesbette gewiffer vorgefaßter, naturaliftifcher Dieinungen ju schrauben sich bemuht, obgleich sie selbst freilich nur das Ueußerste jener erften Inconfequenzift, die eine hiftorifche, aber vollftandige Autoritat verwarf, um wieder nur eine bift orifche, abr unzureichende aufzuftellen, nun eine europaifche Huffaffunges Chriftenthums als veraltet nicht mehr gelten ließ, während fte

boch die weit altere fremdartigere Auffaffung der Religion Chrifti durch die Apostel und Evangelisten als bindend anertannte. Indeffen trieb jenes Meußerste der Billfuhr unausbleiblich ju-

nachft wieder auf das materielle Princip des Protestantismus, auf den unmittelbaren Inhalt der h. Schrift, juruch, wie er in de Befenntnißschriften der Reformatoren, etwa im Geifte der niganis fchen und ephefinischen Bater, aufgefaßt worden. Da jedoch Diefe ruchgangige Bewegung bas allgemein erwachte Beburfniß ber Biffenfonftlichfeit unbefriedigt ließ, fo gab dies in den letten Jahren Veranlaffung ju den befannten Versuchen, den firchl. Lehrbeariff mittelft einiger Philosophie zu fpiritualifiren, womit aber weder die sogenannten Rationalisten, noch die eigentlichen Rirchglaubigen, fich befriedigt finden wollten. Es war diefen philofoyhirenden Theologen gerade wie den früheren sog. Returphilofophen ergangen; beide hatten voreilig ben Gegenstand, wie er ihnen mittelst ungenauer Erperimente überliefert worden, conftruirt, bevor er noch zuverläffig ermittelt und in feiner Fulle erfannt worden war. Das Chriffenthum, wie die Natur, wurde a priori conftruirt; aber das Schwankende und Nebelhafte ber aufgestellten Syfteme erwechten das Bedurfniß, einen feften Boden zu fuchen, auf und aus welchem ein allen Ungriffen trotendes Gebaude aufgeführt werden tonnte. So wurde grundlichfte Revifion aller, bisber mehrmals vorschnell für geschloffen erflarten, Ucten und Uts funden zur eigentlichsten Aufgabe der Beit, und noch ift diefe Revision nicht als beendigt anzuschen. Gie gebt einerseits

auf die vollig vorurtheilsfreie Ermittelung des wirklichen Christen thums (zunächft der Lehre und Lebensgefchichte Chrifti) und feiner geschichtl. Metamorphosen; anderseits auf Gewinnung eines Kriterions, um das Verhältniß der Gegenwart zu dieser Geschichtssache zu bestimmen. —

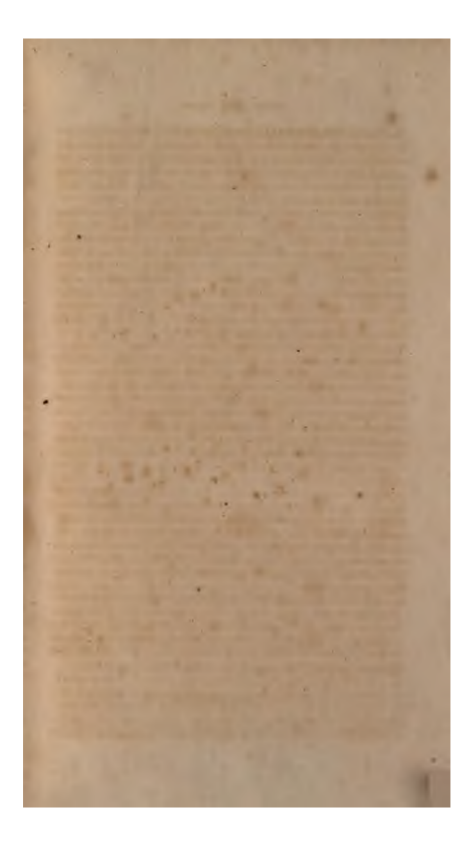
Der Katholicismushingegen, ausgegangen von individueller Autorität, fand fich bald genöthigt, die Ueberlies ferung autoritatisch festustellen, bas Episcopat als Autoritat an deren Bewahrung und fernerer Dentung anzuertennen, und diefe zersplitterte Antoritat felbft wieder im rom. Dberhirten ju concentriren. Der Mehrheit der Bischofe tonnte diefe Autoritat nicht uberlaffen bleiben, da fie, ihrer Bestimmung nach, nur felten fich ver= fammeln konnten. Der Rirchenleib mußte ein haupt haben; bas haupt mußte unfterblich fenn, es mußte eine entschiedene hohere Macht haben, als die Glieder. Bon der Unterordnung des in dividuellen Meinens und Bollens, jafogar des Gewiffens\*), un= ter eine individ. Autoritat mar man ausgegangen, dies blieb der Grundcharafter des folgerecht fich organifirenden Ratholicis= mus. Primat und Supremat des Dabstes, Rreuzzuge gegen Baretiter, Inquisitionen und Inder waren unausbleibliche Folgerungen jenes Princips der Autoritat, der Jefuitenorden und bas Tridenti= num, der rom. Ratechismus und die Bulle in coena Domini und unigenitus feine letten und volltommenften Früchte. Aber die Re= formation nothigte die Ratholiten zur raifonnirenden Gelbftvertheis digung. Bie die Protestanten durch die Philosophie auf die Auto= nomie der Vernunft, fo wurden die Ratholiten auf die Beug= niffe ber Gefchichte guruchtgetrieben. Die jene unmerflich uber die Reformationssymbole, ja felbst über die h. Schriften, fo wurden Diefe allmählig über das Princip der Autoritat und über die langft festgestellte legitime Ueberlieferung hinaus auf die apostol. Beiten, auf die h. Schrift felbst, ja endlich fogar noch über diefe hinaus auf den fog. nat url. Der ftand jurudgeführt. Go entftand, ebe man fich deffen versah, erst in Frankreich eine gallicanifch=, dann hundert Jahre fpater in Deutschland eine jofephinifch-fathol. Rirche, die innere Zersplitterung der vielgeruhmten Glaubenseinheit nahm immer zu, und zugleich mit dem fog. Episcopalfyftem breitete fich immer weiter ein reformatorischer Geift unter den Ratholifen aus, der bei Ungabligen, felbit unter den Gebildeten, die wahre und nothwendige Eigenthumlichkeit des Ratholicismus in vollige Bergeffenbeit brachte.

Bie in neueren Zeiten fo viele Protestanten vergaßen, daß ihre Rirche, als fichtbare, auf die Bekenntnißschriften gegründet (eine Glaubensgemeinde ohne gemeinfamen Glauben wäre ein Zirkel ohne

<sup>\*) 3.</sup> B. bei Annahme des Glaubenssages, daß ein Unschuldiger für Schuldige leiden muffe.

Centrum), daß aber diefe fymb. Schriften felbft wieder auf die Un. verbruchlichkeit der h. Schrift, als einer gottl. Offenbarung, fic grunden, fo zeigte fich daffelbe Phanomen im großten Theile der fathol. Rirche. Man glaubte noch rom. = fathol. ju feyn, wenn man jedem Bifchofe gleiche Machtvolltommenheit mit dem rom. zufchrieb, ja sogar wenn man verbotene Bucher las, oder antiromische fchrieb, und immer heftiger, rudfichtelofer über die jahrtaufendlange Unmaßung und Ufurpation des Pabftes flagte. Dan glaubte jum wenigsten noch fatholifch zu fenn, wenn gleich man Beschluffen Stumenischer Concilien und Gewohnheiten ber gefammten rom.=tath. Rirche, die viele Jahrhunderte lang als fatholifch anerkanntme ren, particulare Beschluffe, Lehren oder Gebrauche aus den erfin Jahrhunderten, oder gar die Forderungen des neuen Beit geiftis und weltlicher Ruglichfeit entgegensette. Daß die rom. = fath. Rirche unausbleiblich verloren gebe, wenn fic fich auf das offene Meer bes Demonstrirens, Raisonnirens, des historischen oder gar des philosophischen Prufens und Forschens hinauswage, fatt ber Rirchenparole: depositum custodi ober nil innovari, getreu, mit geschloffenen Dhren und Augen an den Fels der rom. Confequen; und Infallibilität fich festzuklammern, dies murde von den Meiften verfannt, von Manchen aber auch bypotritifch uberfeben. Die reformatorische und philosophirende Strömung war so heftig, daß einzelne Berfuche, zum rom. Kelfen zuruchzulenten, vollig unbeachtet und wirfungelos blieben. Erft in den zwei letten Jahrzehnten, in mel chen mehr als jemals das Bedurfniß erwachte, die baare Bahr heit in Allem zu ertennen und in allen Dingen einen fefter Brund zu gewinnen, fonnte auch eine rom. = fath. Ructivirfum fich bemertlich und geltend machen, die jedoch uberall, wo fie auf Die öffentliche Meinung einzuwirten fuchte, mehr oder wenign dem fpiritualifirenden und humanistischen Triebe des Beib geiftes bald ohne, bald aber auch mit Nebenabsichten huldigte. Rut außerft Benige brangen bis auf den letten Grund und waaten es, bas hiftorifch gegebene Onftem der rom.= tath. Rirche in feis ner eifernen Strenge darzuftellen und zu deffen redlicher Durchfub rung aufzufordern.

Somit scheint der Katholicismus nunmehr auf demfelben Punkt angelangt zu seyn, auf welchem der firchliche Protestantismus sich jest findet, da für jenen, wie für diesen es darauf antommt einerfeits deffen Wefenheit rücksichtslos an's Licht zu bringen, anderseits deffen fernere haltbarkeit an dem allgemeinm Gewissen.



...... • 

•

.

. 

·



•

:

-

.

.

1

.

•

.

•

